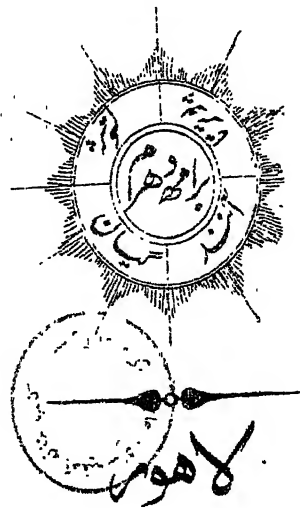




# مراد الدین

حصہ اول



نیوا پیشیل پریس میں یادگام علیشیل مالک و فخر کے جمیا

ستھان

سَمَار

سرفوئلہ نڈیل کتب فیجہر دہرم جوں کے پاس نقدیت بھینے سے حاصل ہو سکتی ہیں  
بنیاد الایمان بسا محمد دہرم (اردو) ...  
غمہب اور عضل (اردو) ...  
لیلادلی کاسوانح عمری را (اردو) ...  
اسرار دنیہ (اردو) ...  
میری زندگی کا مشن را (اردو) ...  
برامحمد سماج - و سکے مقاصد اور عقاید اوسکا پایام اور اوسکی تعلیم (اردو)  
آورش بہا مہبوب رہا مہبوب کی زندگی کا مسراج (اردو میں) ...  
مراءۃ الدین حصہ دو (اردو) ...  
آورش بہا مہبوب سندھی زبان اور دیوناگری حروف میں) ...  
اپاسنا پڑھتی رہہ راتماں کی عبادت کا طریقہ سندھی میں ...  
سکیت پشا دل رہجنون کی کتاب ہندی زبان اور دیوناگری میں) ...  
نوت - محسول ڈاک اس قیمت کے علاوہ دینا پڑھ گیا ۔

## فہرست مضمون

### عنوان

|                             |    |
|-----------------------------|----|
| نام                         | ۳۰ |
| مذہبی راز                   | ۳۱ |
| ایمان اور عسلم              | ۳۲ |
| دینِ حقیقی کی پوری تصوریہ   | ۳۳ |
| سیکھی میں فرقے اور عالمگیری | ۳۴ |

ہم دنی سرست کے ساتھ انہیں بھول جویں کی تھیں اُن تماز ضریب کو مرتب کر کے کتاب کی صورت میں شائع کرتے ہیں کہ جو ہم تو رسانے سواد رہنے والے فو قہا اکہم کہ شہر کئے تھے اور اس نئی کتاب کا نام ہوا اُنہوں نے رکھتے ہیں۔ جو نکہ ہے مضاف میں انہیں غصہ مردعا کے سی افلاط سے کئی حصوں میں قبیر کے گئے ہیں۔ اسکے وہیں کی عذر یہ سے اس کتاب کے بھی ہمیں کئی حصوں میں تسلیم کر دیا ہے۔ چنانچہ یہ سڑا اُندھن کا چھلا الحصہ ہے اُس میں چار مضاف میں ہیں جنہیں سے پہلے تین بہادر مہندی کے ہیں اور جو تھا عینی اخیر کا دھر ہے جس سے میکڑا مل کر دیا گیا ہے پہلے تینوں میں خالب کا جو زلبلہ سے وہ اس چوچو کے مجبانے سے نکیل کو پہنچ جاتا ہے۔ اور یہ کل مکار ایک خاص مقصد کو پورا کرتے ہیں لیعنی اونٹے ناظر کو مسلسلہ وار ایک ایسی رفتہ رفتہ پر ہو سکتے کہ موقع لمبی ہے کہ جس سے اوس پر دین یا وہ مر کی موٹی فدا سعی اور تیر اوسکی سیکھی میں اور عالمگیر صورت کا ایک عالم مکر قابل فہم و فانی ظاہر ہو جاتا ہے۔

ان مضاف میں کو دوبارہ چوچے کے وقت حسب موقع کہیں کہیں مناسب تسلیم اور ضروری جملہ بھی کی گئی ہے اور حقیقی المقدور اُن امور کا خیال رکھا گیا ہے کہ جس سے یہ کتاب سہر فرقہ اور جماعت اور عبیر کے پرستش کے لائق ہو۔ پر ما تھا ابھی برکت نازل کریں اور اس کا اپنی پیاری اونا دسکے نے مقبول کریں۔

نوع انسان کا خادم

س - ن - ۱

## مذہبی

جیسے کسی مرض کی تشخیص اور اوسکی اصل ماہیت بغیر علم طبابت کو دریافت نہیں ہوتی ویسے ہی بغیر تجھی دینید ارسی اور حقیقی بحکمت ہنگ کے مذہب کی اصولیت ہی معلوم نہیں ہوتی جیسے کسی ایسے شخص کی لگاہ میں جو خود طبیب نہیں ہے۔ باوجود کسی مرض میں جتنا ہو شکو اوس مرض کے کل بواحت اور اصل اس باب پوشیدہ رستمیں اور یہی وہ شخص بھی جو اس دنیا میں مرض دینا وار ہو کر رہتا ہو باوجود دنیوی علوم میں کل اور لیکن نہ ہوئے نکے اوس عقلی عدل کے اور اسکو ارادہ کو علوم سے بے پیرہ رہتا ہو جسکی بھی پاس کل کائنات کی ہتھی حصر کہتی ہے جبکہ بھی بیکنے کے لئے کسی مرض کے مرض پر طرفی نہ ہے تو گو اوسکی ظاہری آنکھیں ویسی ہی ہوتی ہیں جیسی سر لیض کی۔ مگر جن آنکھیوں کو وہ مرض کی حقیقت اور اوسکے بواحت کی جانچ پڑھاں کرنا ہم وہ آنکھیں اور ہوتی ہیں۔ مرض ان آنکھیوں کے نہ لونگر بھر مرض کی ظاہری صورت کو اور کچھ نہیں دیکھتا۔ لاطبیب مرض کی ظاہری صورت کے علاوہ اوسکی اندر واقع صورت کو بھی ایسی صفا اور زہر دیکھتا ہے جسے کہ بہتر ان آنکھیوں سے دنیا کی صدماں چیزوں دیکھ جاتی ہیں۔ چنانچہ یہی ایک ایسی بات ہے کہ جسکے سمجھنے میں کسی شخص کو خواہ وہ ہندو یا مسلمان۔ عیسائی یا یہودی۔ ہنگامہ ہو یا عالم۔ کچھ و قت نہیں پر سکتی اور نہ اوسکو واقعی ہونے میں کیوں لگانکا رکر شکر گھا لتیں یا قی رہتی ہو۔ پس سے یہ نہیں لگانکا کچھ مشکل نہیں رہتا کہ ہر ایک امر کے

سہیون کے لئے ایک جدید عقل اور ہر ہٹے کے دیکھنے کے لئے ایک علمیہ آنکھیں ہے۔ ادمی کے چہرہ پر جو دنکھپیں ہوتی ہیں وہ ہر لیک شے کے دیکھنے کے لئے کافی نہیں ہیں۔ روحانی چیزوں تو ایک طرف رہیں مادی (جٹ) چیزوں پری اونچی ذریعہ سے نہیں ہیں اور کہائی نہیں دیتیں۔ چنانچہ مادی چیزوں میں جو نہایت باریکے ہیں یا جھکا لعجہ انسان کی اگھوں سے بہت زیادہ ہے اور کام کیہنا ان اگھوں کی طاقت سے قسمی محاذ ہے۔ کیا انسان پر سیکڑے دن شارکیت میں موجود نہیں ہیں کہ جو ہمارے اگھوں سے ہند رہو رہی پڑیں کہ ہماری انظکر کو اون تک رسائی نہیں ہوتی ۹ گز یہ بھی ظاہر ہے کہ علمیت کے جانشی و اسے اونکو سنبھال دیتی ہیں اور وہ بھی سرسری طور سے نہیں بلکہ اونکی جاست اور گردش وغیرہ کا حال بھی پرالپورا مٹا ہیں کرتے ہیں۔ مگر یہ سب ان اگھوں سے نہیں جو ہر لیک انسان کے چہرہ پر موجود ہوتی ہیں۔ بلکہ اونکے مشاہد کے لئے ایک نئی آنکھہ ہوتی ہے کہ جس آنکھہ کو ہوتا ہے میں علمیت کی آنکھہ کہتے ہیں۔ اب فرض کرو کہ اس شخص کے پاس جو علمیت اس طالح میں ملکہ کی ایک شاخ ایک شخصیت ہے اور دینانی چاکر یہ سوال کرو کہ تھہلاک اپنے تاریخ کا ذکر کیا ہے میں کہ وہ اس زمین پر اتنے کڑو طریق کے فاصلہ پر چڑھا اور سوچ اس قدر رہو رہی ہے اور اونکی رفتار اتنے ہزار سیل فی میلہ ہے وہ مجھے بھی تو دکھلائی۔ تو وہ تجھے اسکے حوالے میں کہ یہ کاکڑ اچھا تھا بھی مثل سیرے ہے خدا سال علم ریاضتی اور پیمائش اور علم ہیت کی آلات کے ساتھ ریاضت اور دیاغ اسے مانتے ایک رودنہا سر بھی مثل سیرے وحی اگھیں پہنچا گئی جنکے ذریعے تم کو بھی اون شارکی اصل لٹکل کا دیکھنا، وحی نہ دیسیں اس ان چوپانیکا جبکہ کسیری ہے۔ چنانچہ باہل مستفر کی اسی جواب سے ضرور تھی ہو جائی گی تو وہ علمیت کے عاصل کرنے کے لئے طیار ہو۔ یا انہوں اگر اب فرض کرو کہ اس شخص کے پاس ایک ایسا شخص چاکر یہی سوال کرو کہ جو

سمجھو کئے ایک جدی عقل اور ہر شے کے دیکھنے کے لئے ایک علمیہ انکھہ ہے  
آدمی کے چہرہ پر جو دانکھیں ہوتی ہیں وہ ہر ایک شے کے دیکھنے کے لئے کافی  
نہیں ہیں۔ روحاںی چیزیں تو ایک طرف ہیں مادی (جڑ) چیزیں ابھی اونچکو ذریعہ  
کے غل دکھائی نہیں دیتیں۔ چنانچہ مادی چیزوں میں جو نیتیت باریک ہیں یا جگہا  
لعدہ انسان کی انکھوں سے بہت زیادہ ہے اونکا دیکھنا ان انکھوں کی طاقت سے  
قطعی مخالف ہے۔ کیا انسان پر سیکڑوں ساری ایسے موجود نہیں ہیں کہ جو ہمارے  
انکھوں سے ہر قدر دوڑی پر ہیں کہ ہماری تصور کو اون تک رسائی نہیں ہوتی اگر  
یہ بھی طاقت ہرستے کہ علم ہیئت کے جانتے والے اونکو بخوبی دیکھتے ہیں اور وہ بھی  
سرسری طور سے نہیں بلکہ اونکی جیاست اور گردوش وغیرہ کا حال بھی پورا پورا  
متباہ کر لئے ہیں۔ مگر یہ سب ان انکھوں سے نہیں جو ہر ایک انسان کے چہرہ پر موجود  
ہوتی ہیں۔ بلکہ اونکے مثاہن کے لئے ایک نئی انکھہ جو ان سے کہ جس انکھہ کو  
اصطلاح میں علم ہیئت کی انکھہ کہتے ہیں۔ اب فرض کرو کہ اس شخص کے پامن علم ہیئت  
کی انکھیں کہتا ہو ایک شخص جاہل اور دہقانی جاکر یہ سوال کرو کہ ”یہاں اپنی ساری کا ذکر  
کر رہے ہیں کہ وہ اس زمین سے اتنے کڑوں میں کے فاصلہ پر جو اور سوچ اس قدر دوڑ  
ہے اور اونکی رفتار اتنی ہڑا رسیل فی میکنڈ ہے وہ مجھے بھی تو دکھلائی“ تو وہ جیا  
او سکے جواب میں کہیا گا ”اچھا تم بھی میں سے چند سال علم ریاضی اور پیمائش  
اور علم ہیئت کی آلات کے ساتھ دماغ مارو۔ دماغ اسے مارنے ایک رو دنہا سو بھی  
مشل میں کے وحی انکھیں پیدا ہو جائیں جنکے ذریعے سے تم کو بھی اون ساری ونکی حاصل  
شکل کا دیکھنا اور دیکھنا ایسی اس ان ہو جائیں گا جیسا کہ میں کرو رہا ہو۔“ چنانچہ جاہل ستر فر کی اس  
جو اسے ضروری تھی ہو جائی گی کو وہ علم ہیئت کے حاصل کرنے کے لئے طیار ہو۔ یا انہوں  
گر اب فرض کرو کہ اس شخص کے پاس ایک ایسا شخص جاکر بھی سوال کرو کہ جو

خدا کی بھیان حوال ہے۔ لیکن یہ ثابت کرنا چاہتے ہیں کہ صرف عقل یا منطق کے  
وسیلے سے خدا کی ہستی کا ثبوت کامل ایقینی نہیں ہے اور اسیلے اوسیں غلطی کا احتال  
رہتا ہے۔ اور علی ہذا القیاس مشاہد صحی بغیر مدعوقل کے ہمیشہ صاف اور صحیح  
نہیں ہوتا۔ بلکہ غلطی سے ملا رہتا ہے۔ چنانچہ روحانی شے تو ایک طرف ادی  
ایسا، میں صحیح عقل اور مشاہد کے اتفاق بغیر صحیح نتیجہ نہیں لکھتا۔ مثلاً جب  
ظاہری انکھوں سے دیکھتے ہیں تو زمین ہمکو قطعی بے حرکت معلوم ہوتی ہے۔  
لگر عقل اس غلطی کو دندکر کے ثابت کر دیتی ہے کہ زمین ساکن نہیں بلکہ تحریر  
سے اس طور پر سکر دن باشیں ایسی ہیں جو عقل اور درست معلوم ہونی ہیں۔  
لگر تحریر اور مشاہد میں وہی بالکل غلط ثابت ہونی ہیں اور جو باہیں منطق  
سے ایک دفعہ نادرست معلوم ہوتی ہیں وہی واقعی تحریر اور دنباہد کے  
ساتھ بالکل صحیح معلوم ہوتی ہیں۔ پس اس سے ہر ایک صحیح حق کے لئے یہ لازم  
آتا ہے کہ وہ دینی تحقیقات میں عقل اور مشاہد کو ایک کرے۔ کیونکہ دو اور  
کوئی موقوفت نتیجے کے صحیح ہونے میں کامل حکمر کھتی ہے۔ دنیا میں آج جو بہت  
نافیق اور عالم لوگ ایسے دیکھنے میں آتے ہیں کہ جو خدا کی ہستی اور اوسکے احتما  
کے دریافت حوال میں اپنے تین عاجز خواہ کر لے ہیں یا دوسرے لفظوں میں  
ایوان کا ہو کہ وہ خود با وجود عالم اور فاضل ہوئے چھرا پی عقل اور منطق کا سس  
لامانی نہیں پائے کہ جس سے خدا کی ہستی کا ثبوت اور نکر ذہن لشیں ہو سکے اور  
اور اسیلے بعض اور میں سے منتسب (اسکب پنگ) ہو جاتے ہیں  
اور بعض پاؤ نیو سٹ اور بعض منکر ہو جاتے ہیں۔ علاوہ انکر  
جو مدھب والے ہیں اونھیں بھی اختلاف پایا جاتا ہے۔ بعض خدا کو واحد اشریف  
اسکے میں بعض اوسے آدمی کی صورت میں یعنی اوتار ہونا بھی یقین کر لیتھیں

اور بعض ان دونوں سے بڑھ کر تسلیت کے مسئلہ کی پسروی کرنے ہیں۔ اپس کچھ مکمل اختلاف عقل کی کہی پیشی اور مثالاً بدھ کی لفظ ہے موجود ہے جا تا ہے۔ سہر فریق کا آدمی اپنے خیال اور دلائل عقلی پر نازک رضاصرم اور انہیں کو کامل یقین کرتا ہے۔ گرے سچے حقیق کی لگاہ میں اوس وقت تک اپنی سے کوئی انجو دعویٰ میں کامل نہیں ہو سکتا۔ جب تک کہ اونچو اپنے فتح چک عقل اور سہر پر دونوں کے اصول پر مبنی نہ کیا ہو۔ کیونکہ ہنرو اپر ثابت کیا ہے کہ بغیر ان دونوں کی موافقت کے کسی شخص کے دعویٰ پر صحیح فتح کا اطلاق قائم نہیں ہو سکتا۔

احبکل کے بہت دلیل لعلیم یافتہ (جنکو سمجھر اسکوں کی ہے) میں کتب کے گھنٹوں کے اور فرصت کیوقت کوکھیل کو دا درگپ شپ میں پور کرنے کے روایات امور سے قطعی ناداقیت ہوتی ہے ایورپ کے شخص مشہور عالمون میں اسپنسنر ہکلی افضل وغیرہ کی اون رائیوں کو بڑھ کر یا شکر جو اونوں نے مذہب کے بارے میں خاہر کی ہیں خود کی مذہبی معلومات کا بڑا عالم سمجھ کر اونہیں کے پیرو ہوئے کا فخر کرنے ہیں۔ اور جناب کرنے میں کوچھ بھی بہت ایسیوں صدی ہے کہ جمیں۔ دینا میں الیکو عالم پیدا ہوئے ہیں کہ جنہوں نے دلائی عقلی سے ثابت کر دیا ہے کہ خدا کی ہستی کا ثبوت نہیں۔ یا تیجے ایسا لیا مسئلہ ہے کہ جسکے اور غور کرنے کی ہیں کچھہ ضرورت نہیں۔ کیونکہ اسکا حل انسان کی طاقت سے باصرہ ہے۔ جو اسکے اس مقولہ اور نیز وغیرہ اس لچڑا اور کنز و رتحقیقات پر بنانیت افسوس کرتے ہیں۔ کچھہ اپنے کہ جس دہر یہیں کے خیال کو آج وہ ایسیوں صدی سے منسوب کر کے فخر کرنے ہیں وہ جدید نہیں بکاہ ہزار و ان برس سچے ہا رے اون تھیں بنگر گوان کے دلوں میں بھی موجود تھا۔ جنکو آج ہم غیرہ پر یقین کرتے ہیں۔

جنہوں اگر قرآن میں خاصتہ (کتبہ خاصہ) کو نہ خطر کر و جنکو تھے ہوئے  
بڑا نہ چھوڑو۔ جنکے لئے وظیفہ ایکی تھیں کپیل وغیرہ کی تھیں جنہاں  
کیں بخدا رکھتے۔ جنکا نامیں ملیک اور جن کو بخدا رکھتے ہو تو اس میں بھی حضرت  
جس پر پہنچتے۔ کون کیے۔ حضرت مسیح پر پڑا۔ کیا جو ہا و جو دلیک طریق  
کیں۔ ملکیت پر پہنچتے کے دسروں کی پڑا دم پہنچتے تھے پس بھی کی  
کیا جس۔ ایکی نہیں تھے۔ ایکی حکم کا قدر تھے اور  
کیا۔ ایکی حکم کی حکومت کی تھی۔ بھرپورت اداں لوگوں کی  
جس پر جمع ہے۔ ایکی سلطنت کی دیانت ایکی سلطنت کی دیانت۔ اور جس  
کی تھی تھے۔ جس کی دیانت کی تھی۔ ایکی دیانت کی تھی۔ کیونکہ اگر انہیم  
خوبی کی وجہ سے کچھ کھینچتا ہو تو اس کا کچھ لایا۔ ایکی دیانت کی تھی۔ اور جس  
کی وجہ سے کچھ کھینچتا ہو تو اس کا کچھ لایا۔ ایکی دیانت کی تھی۔ اور جس  
کی وجہ سے کچھ کھینچتا ہو تو اس کا کچھ لایا۔ ایکی دیانت کی تھی۔ ایکی دیانت کی تھی۔  
کیا جسیں۔ جو ملک کو اپنی تھیں۔ سے جو ایکی دیانت کا اول اللہ کر قوں  
کی تھے۔ ایکی دیانت وسیلہ تھے۔ کا۔ جس سے قبصی اختلاف ہوا اور  
و دشمنت پڑتی ہوئی کہ اس کی تھیں کی تھیں اور اس کی تھیں خلوص کی تھیں ذریعہ  
تھی۔ اس کی تھیں دلیل تھی۔ دلیل ایکی دیانت کی تھیں سیکھیوں لئے اس کی تھیں  
دریجہ و۔۔۔ جو انہوں کی خلیفہ تھی پہنچی۔ باندھو جوئی ہیں مگر علوم کے  
لئے۔۔۔ ملک کی تھی کو سرگزد و ورنکی اور اس کی تھیں اور اس کی تھیں اس مقولہ کا فکر  
ہے کہ اس کی تھیں۔۔۔ یہ مدد ہے ارجیکا حصل ہونا اس ان کی طاقت سے  
ہے۔۔۔ بھرپورت اس کی تھیں عذیز ہم کو حاصل کیا اور سیدر اس کی تھیں جیلات  
کی تھیں۔۔۔ اس میں مضمون ہوئے۔۔۔ کے۔۔۔ اس کی تھیں کے صرف ہم کی تھیں  
کے۔۔۔ اس کے جو کئے ہیں اور وہی مرقوم ہاں ای غفرم کے تاریکی متو

میں ہنگلور بینی مفتا بردہ میں سل نہیں ہے اور جو حرف علم کی آنکھوں سو فدا کو  
چھپا نہیں پہنچتی ہیں۔ اسپنسر اور ہکسی اور صل وغیرہ کی کتب کو پڑھ کر  
جو لوگ اور پوچھیا لات کی پیروی کرتے ہیں وہ بھی نہیں سوچتے کہ ان محققوں  
کے خیالاتِ توصیی معلمات میں ہرگز درست نہیں ہو سکتے کیونکہ انہوں نے  
جس علم پا چکا ہے علوم میں قابلیت پیدا کی ہے وکھل دینوی علوم ہیں دینی  
عمرانیت کا انہیں ہے کوئی عالم نہیں اور نہ اونہوں نے اپنی زندگی کو طریقے  
دنیداری کا نمونہ پیدا کیا۔ لیکن جس علم میں اونکا خود عبور نہیں ہوا اوسے  
پار کر میں اپنی رائیں کیوں نہ تصحیح اور صائب ہو سکتی ہیں؟ کیا ایسے کیروں لوگ  
چارسے ہمکاری میں موجود نہیں ہیں جو باوجود و پڑھے کئھے ہوئے اور خاندانی نہیں  
کے لیے رائے خاہی کر رہے ہیں جس سے ثابت ہوتا ہے کہ اونکی رائے میں عجز  
بودیاں لیتی موجود ہیں کہ اونکے ذریعے سے تابنیز کو گلکار سونا بنا سکتے ہیں۔  
کو یا اونکی رائے میں تابنیز کا سو سے کمی کی شکل میں تبدیل چو جا ہمکن ہے۔  
نیکن اپنا ایک ایسے شخص کے پاس جاؤ جو علم طبعی اور کیمیا اور کیمیٹری کا عالم  
ہو اور اپنے جیو کو تابنیز کا سو نابن سکتا ہے یا نہیں چاہو دہ اسکے جواب میں  
صاف کہہتا کہ نہیں۔ اگر تم وہ سمجھنا چاہو گے تو علم طبعی کے سامنے ہتھاری  
تشریحی کر دیگا۔ کو یا اس تحقیقات کا عقدہ جسمیں تبدیل دنات کا لعنت ہے  
یا نہیں بلکہ اوس کا لعنت علم طبعی سے ہے کسی ایسے شخص سے جو علم طبعی کا عالم  
چھین ہے۔ کو گیسا ہی ٹپا لکھتا اور خاندانی کہوں نہو۔ ہرگز ہرگز نہیں کہل سکتا۔  
پوچھ کر یہ تحقیقات بھی میں اور بہت سی تحقیقاتوں کے تجربے کی محتاج ہو۔  
اور وہ اوقن کی حصل ماہیت اور اونکے خواص کا علم۔ کیمیٹری کے تجربات  
پر مونوفر ہے۔ لیکن جس جگہ پر اس سلے میں خیالی ہو ہو سون کی رائے عقل خلط

اور ہیچ کارہ ہے ۔ ولیو ہی دینی معاملات میں اون لوگوں کی رائے بھی جو مغض عالم طبعی یا منطق اور اصول سیاست مدن کے لامان عالم یا مصنف اور محقق ہیں ۔ صداقت سو سبرا ہوتی ہے اور ہرگز ہرگز اسلامیہ کے قابل نہیں ہوتی دینی امور میں صرف انہیں کی را یون کا پورا پورا وزن ہو سکتا ہے جنہوں نے دینداری اور نیز دینی تحقیقات میں اپنی علم عزیز کو صرف کیا ہے ۔ اور اس موقع پر ہم یہ ہمایت جرأت اور فخر کے ساتھ کہتے ہیں کہ دینی تحقیقات میں جیسا اسما را ملک مصروف رہے ایسا کوئی دنیا میں نہیں رہا ۔ جیسے ہمارے ہمی بزرگ رشی گذر ہیں جو گھر پار چھوڑ دیجیں میں جا کر گل عہد ہرم کی تحقیقات میں وقف کر دیتے تھے ۔ اور سچاڑا کی کہوں ہمیں بیٹھے بیٹھکر مغض دینی سایل کے حل کرنے میں محور رہتے تھے ۔ گو وہ آج اس دنیا میں نہیں ہیں ۔ مگر اونچی تضییقات پہاں وجود ہیں اور ان گل کتب میں روحانی دنیا کے جو وہ جوڑا اور مثالہ دادت وہ درج کر کے چھوڑ گئے ہیں ۔ وہ دینی طالب علموں کے نئے دینی معلومات کی ایک کان پیٹھی ۔ خدا نخواستہ ہم فرمہ بالا علماء کی مذہبی رائے کو قابل تسلیم ہے جنہیں اپنی طرف سے کمیط ہاس ادب میں کمی ظاہر نہیں کرتے ہیں ۔ ملکہ ہمایت لتعظیم اور ادب کے ساتھ اونکی اون کوششوں کے لئے اپنی اور اپنی قوم کی طرف سو ملکوں سی کا اٹھا رکرتے ہیں جو علم طبعی ۔ سیاست مدن اور منطق وغیرہ کے متعلق جدید تحقیقی اون کے ساتھ روشنی ڈالتے وقت اولنی علی میں آئی ہیں ۔ ہمان دینی علوم پر اوپرخون لئے جو کچھ رائین ظاہر کی ہیں اونکے قبول کرنے سے ہم ہمیں اسی پر مدد و رہیں ۔ کہ جن علوم کے ذریعہ سے اوپرخون لئے دینی سایل حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو حمل کرنا چاہا ہے ۔ وہ ذہبی راز کے لکھا ف کا ۔ جیسا کہ ہم تو اور

ثابت کیتے جیقی اور کامل دلیل مخون نہیں سے راستی پہنچنی نہیں ہے۔

حصار کی ناظرین مرقومہ بالامضوں کو پڑکر اکیں و فتح میں ضرور جائز کی خواہ کر سکتے کہ حب و لائیل عقلی اور منطق سے خدا کی ہستی کا ثبوت کامل اور یقینی ہیں جو پوچھ سکتا۔ اور اوسکے ساتھ مشاہدات اور تجربات کی ہتھیاج باقی رہتی ہے تو وہ مشاہدات اور تجربات کیا ہیں اور کیونکہ حاصل کئے جا سکتے ہیں؟ اس سوال کے جواب میں ہم خاتم اخصار کے ساتھ صرف اسیقدر کہنا چاہتے ہیں کہ جیسے علوم طبعی کے تجربات کے لئے مادی دنیا ہے اور علم بہت کی تحقیقات اور مشاہدات کے لئے اجرام فلکی ہیں اوسی طرح ہم خدا جو روح متعلق ہے اوسکی ہستی اور نیز علوم دینی کے مشاہدات کے لئے غیر مادی یا در روحانی دنیا ہے جیسے مادی دنیا میں ہماری چیزوں کے دیکھنے کے لئے نیچر لے ہیں اور آنکھیں دی ہیں اوسی طرح روحانی دنیا میں دیدار الہی اور اوسکے اوصاف اور دیگر بے تعداد حالات کے مشاہدہ کے لئے روحانی آنکھیں بھی ہمکو عنایت ہوئی ہیں۔ چنانچہ جیسے ہماری روح ایک نہایت لطیف چیز ہے ویسے ہی ہماری روحانی آنکھیں بھی خاتم لطیف ہیں۔ مادی دنیا جو خاتم ہے اوسیں مدت تک رہنے اور رات دن دینوںی چیزوں اور گناہ میں غرق رہنے سے ہم یہ ایک الیسی عادت کے انسان بخاتم ہیں کہ گواہ پھر ہماری نگاہ میں روحانی دنیا بچڑوہم اور خیال کے اور کچھ و قوت نہیں رکھتی۔ مگر وہ حقیقت یہ ہماری غلط فہمی ہے۔ روحانی دنیا اسی مادی دنیا کے اندر ہے اور چاہوں طرف سے خدا کی ہستی سے محیط ہو رہی ہے۔ جیسے اس دنیا کی خاتم مادی ہے اس فنا بکی روشنی سے منور ہوئی ہیں۔ اوسی طور پر روحانی دنیا کی کلی

چیزین اور اوسکے ملے وایہن تو رہی سے منور اور روشن ہیں۔ لبیں ہر لکھاں  
روح اُن لی جسے نہ یہہ قوت پیدا کر لی ہو کہ وہ مادی دنیا کے گرداب سے  
حب خواہش گذار سکتی ہو۔ تو وہ بنتیک مادی دنیا سے گذرا لئے ہی روحانی  
دنیا میں حاصل ہو سکتی ہے۔ اور وہاں وہ ذاتِ الہی اور اوسکی کامل  
حستی کو اوسی خوبی اور لطافت کے ساتھ روحانی آنکھوں کے ذریعہ سے  
مٹا ہے کر سکتی ہے جیسے کہ وہ اس دنیا میں صد نامادی چیزین جسمانی  
آنکھوں کے ذریعہ سے مشاہدہ کرنی ہے۔ چونکہ روحانی آنکھوں روح کی  
صرف روحانی دنیا میں باقئے سے کھلکھلتی ہیں۔ اور خدا روح مطلق ہے۔  
اسیئے جسمانی آنکھوں سے جو خدا اسی سنتی کو دیکھنا چاہتے ہیں۔ وہ ہمیشہ اپنی  
ارادہ میں ناکامیاب ہوئے ہیں۔ عقل اور منطق سے ہر ایک شخص حب  
لیاقت اور پنپنے پنپنے خیال اور فکر کے موافق خدا اسی سنتی یا عدم سنتی کی دلائل پر  
کر سکتا ہے۔ مگر اوسکے ذریعہ سے خدا کو کوئی وکھلا نہیں سکتا کیونکہ وہ خدا  
وکیھو کی آنکھیں نہیں ہیں۔ پس سچی وجہ ہو کہ مراتب عقلی کے اختلاف سے  
خدا اسی سنتی کا شوت یا عدم شوت کل لوگوں کے ذہن میں کیسان موثر  
خیں ہوتا۔ اگر ایک کے خیال میں وہ کامل ہے تو وہ سکے کے خیال میں  
مذنب ہے اور پسیری کی رائج میں اسی مسئلہ کا حل ہی طاقتِ انسانی سے  
باہر جھیا جاتا۔ لیں اس سمجھت کے بعد اس نتیجہ پر پوچھتا کچھ ملک نہیں رہتا کہ علوم  
اور منطق وغیرہ کی تکمیل اگر چیزیں طصحِ استعمال خدا اسی پہچان کا معمولی اور  
امدادی ذریعہ بھی جاستی ہے مگر اوسکی سنتی کے دکھلائے یا کامل شوت  
اور یقین کے پیدا کرنے میں وہ فیضِ نفس کامل ذریعہ نہیں ہے۔ پس خدا اسی  
سنتی کا یقینی شوت فیض بند نہیں ہے بلکہ کے لئے قوتِ منادہ کا حاصل کرنا اور اس

ضروری اور لازمی ہے۔ دیندار کھانے والویں یعنی بھی جو نوکر فداہ کی قوت سے  
امساز نہیں ہیں۔ اور تسبیب ارادہ مادی دنیا سے لکھ کر، وہ اعلیٰ دینا میر جانتے کہ فداقت  
نہیں رکھتے ہیں اونکے وکون پر بھی خدا کی سیکی کا ثبوت کامی طور سے منقوش نہیں  
ہوتا اور اسیکے ایسے لوگوں کا دل اعتقادِ اصلی کے نحاط سے اکثر اوقات ٹاہنڈوں  
رہتا ہے۔ اور امکان رہتا ہے کہ وہ ایک روز دیندار سے رہا ہے جو پیش  
یادِ صورت دیندار کھانے ترہ پہنچ کے خفیہ طور سے لانہ ہے یا اور جو پہنچ کر  
لبکریں۔ ہم اس مضمون میں اون روک اور شکلات کا ذرا بھی پہنچنے چاہیں  
ہو ابنا کو حصولِ مشاہد یاد و سرے لفظوں میں روحانی دیناں میں جائیکے وقته  
پہنچ آتی ہیں۔ اور نہ اُوقت اون طریقوں کا جی بیان کرنا چاہتے ہیں جنہیں دیندار  
روفع ہو سکتی ہیں اور اس ان بعد فعیہ اون روک اور شکلات کی روحانی دیناں میں  
جانتے کی قابلیت پیدا کر سکتا ہے۔ مگر ہاں اکثر قبضہ اور اسقدر کہنا چاہتے ہیں کہ پہنچ  
کی اشیت جو اکثر روگوں کا یہ خیال ہے کہ اونکے ممبران مذہبی ہیں میں کو حضرت علیؑ  
واللئے پسندی کر لئے ہیں یہ غلطیت ہے۔ پر اب ہم صحیح حکم اور عقیدت پر فدا کی خوبی کو  
کے بثوت کو مختصر نہیں کرتے بلکہ ایمان جنی اور طریقِ مشاہد کے انتشار کی وجہ سے  
دلیل کی پیروی کرتی ہے۔ کیونکہ بغیر اول الذکر کے آخر انذکر کے بیچ مخفی  
معنی ہیں۔ یہ روحانی دیناں سے اور روحانی دینا ہے جو مذہبی صورتی  
مثل آئینہ کے ظاہر کرتے ہیں۔ روحانی دینا میں جانتے سب اخلاقِ مذہبی رفع  
موحاتتے ہیں۔ سر ایک دینی مسلم کی اصلیت کوہل جاتی ہے۔ وہاں وہ سلسلہ ہوئے جو  
کہ کل مذہبی تحریک کا فور ہو جاتی ہے۔ وہاں پہاں کے مثل کوئی مہرہ دیا تو رہا  
کہ مذہبی۔ خوبی رہتا ہے اور نہ بود۔ تھی پیروی اور رہتا ہے اور نہ پیروی جھکلو  
کیا۔ اسی دینی دینی مذہبی پر لکھتا تھا قتاب کی روشی کے سر ایک شے کو جو پیروی خوبی

اہمکہوں سے ایک ہی شکل اور صورت میں معائینہ کرتے ہیں اوس طور پر روحانی دینا میں بھی اور الہی کے ذریعہ سے ہم کل روحانی چیزوں اور دینی صاف اور روش دیکھتے ہیں۔ وہاں ہاں کی طرح مذہب کے باری میں کوئی عقلی یا اعتقادی اتفاق فیض نہیں رہتا۔ وہاں کیا وید کے معتقد اور کیا انجیل اور قرآن کے معتقد کل ایک سوچاتے ہیں۔ وہاں جیسے خدا ایک ہے ویسی ہی اوسکے دین کی ایک ہی کتاب ہے اسلئے سب ادھی حقیقی کتاب کی پیروی کرتے ہیں۔ روحانی دینا میں ہند و جنہ حقیقی وید کے اوس وید کو نہیں موجود پاتا ہے۔ جو منکرت زبان ہیں ہے ماوراء وہاں اوسے اپنے چوکے کا گھینٹان شان ملتا ہے اور نہست پرستی یا اوتار پرستی کا نہ وہ گھننا ہجھی کو پڑی ہیں غیم پاتا ہے۔ اور نہ ہبادیو جی کو کاشی ہیں۔ وہاں وہ لگنگا اور جنبا۔ سر جبا اور نر بہ۔ ستھج اور راوی کوشل اور دیار زن کے سبکو پچھاڑ کا پانی ملا خلط کرتا ہے۔ وہاں نہ وہ کسی کی چوٹی دیکھتا ہے اور نہ جنیو سب بُرَن اور کل قوموں کے لوگ وہاں ایک ذات میں لظراتے ہیں۔ مسلمان جب ہے جانی دینا میں دخل ملتا ہے تو وہاں وہ قرآن نہیں دیکھتا جو عربی زبان ہیں ہے۔ اور نہ وہ بہشت دیکھتا ہے جسمیں جو رین اور غلہان موجود ہیں۔ اور نہ وہاں وہ کسی کو خدا کے خاص الخاصل میں ایسا موجود پاتا ہے جو کسی قوم یا فرقہ کی شفاعت کا مدعی ہو عیسائی بھی وہاں عاکر حیران موتا ہے جب وہ دیکھتا ہے کہ اوسکی بیان میں جن باتوں کا ذکر رہتا وہ کل راست نہیں ہیں وہاں وہ دیکھتا ہے وہ دیکھتا ہے واحد لاشرکی کے ساتھ وحدتیت یعنی تکلیف میں واحد ایسا کامیلہ صادق نہیں تھا ہے اور نہ ہمیشہ کے جنم کا بھی کیفیت شان ملتا ہے کسی کی شفاعت کا بھی وہاں کوئی معنی نہیں ہے اور نہ کسی انسان پر صرف ایمان لائے سے کسی لوگنا ہوں سے نجات ملتی ہے وہاں جبو پرہر کی کو خدا کی بے ہمتا صورت صاف

اور عیان نظر آتی ہے۔ اوسی طور پر ایک رحمانی دین اور اوسکے سید ہی ساد ہی عام فہم اور غیر مبدل مسائل جی سیسے صاف اور روشن و کھائی دیتے ہیں کہ تمہیں شکر کر دی کی کیونکجا لش نہیں تھی۔ خداوند کریم ہم سکور و حانی دنیا میں جاتے کی قوت عطا کرے اور سہرہ ایک پاکیٹرین پن کے انہیں جیگڑوں سے انکال کر رکیب عالم گیئرہ بہرہ جتیقی کا معتقد بنالکریہ ہماری ساری ارواحانی صراحتون کو پورا کرے آئیں

## ایمان اور علم

### دونوں کے جدال اگانہ ہمچاہی اور پامہنی لعنهات

ہر ایک ایسے شخص کے لئے چیز پر دیندار ہوتے کی آنر و رکھتا ہو یہ امر نہایت ہدھڑی بلکہ لازمی ہے کہ وہ ایمان اور علم کی تعریف اور نکے جدال اگانہ مقاصد اور ایکی باہمی رشتہ کے مفہوم کو سچوئی تمام سمجھے اور ذہن نشین کرے جس وصاہی ایسیں ۱۹  
صدی کے زمانہ میں جیکہ نصرف لوگوں کو آفتاب علم کی روشنی سے ہر لکھشہر کو وقیع اور اصلی صورت میں مشاہدہ کرنیکی غرض سے اپنے اپنے دماغ کو روشن کرنیکا موقع حاصل ہے بلکہ انگلش گورنمنٹ کے ذریعہ کوست ہوئے سے انسانی مہنگائی پورا کر دیوں گا آز وی جسیے لغتیں غیر ترقی بھی ہو گو حاصل ہے کہ جس سے ہم بلا خوف خطرے چھپوئے ہوں اس کے پھر لئے اور سچے اصولوں کے نہ سیما کرنیکا پورا مجاز رکھتے ہیں۔

ایمان .. مذہبی اصطلاح میں روح کی اوس قوت سے مراد ہے کہ کبھی بد ولت لانے ایک غیر محیم لعنتی نیکارا اور اپنے سے اعلیٰ اور اپنے اور قادور اور حاکم کی روشنی پاچیتن شے کی سی کا بالطبع قابل ہوتا ہے اور اوسکے ساتھ واسطہ یا متعلق ہی کرتا ہے اور حکمی ترقی سے آخر کار ایک بے ہمتا خدا کو یہ تمام کا نیاست کا خالق ہے اپنے مخصوص حقیقی اور اپنی روحانی بھلائی کا سیع جان اور کسی حقیقی مشکل کے لئے یہ زندگی پر قیام نہیں پایا جاتا ہے۔ ہی ایمان فہرستہ باوین کی ذیوار ہے لامگی بے اگر بیرونی کا ہیں

سائنس کہتے ہیں اوس سے مراہیان پر صرف اوس تحقیقات یا معلومات سے ہے کہ جو بیرونی یا جمیانی دنیا سے متعلق ہے۔ اور جیکی تحقیقات ظاہری خواہشون اور عقل پر مبنی ہے۔ اور پہلے علومات جمیانی آرام اور آسالیش کے مہیا کرنے والے کو فرائی کرنے اور ترقی دینے۔ ذہن کو تیز اور رسانا لئے۔ بیرونی تقدیس کے دستیاب یہم پر چلے گا اعلیٰ فرائیہ ہے دلوں ہی اتنے کے لئے ضروری ہیں۔ پہلے وحالی ترقیہ اور ترقی کے لئے دوسرا دینوی ہیود اور ترقی کے لئے۔ دلوں میں ہیچ صدای عذیز ہے، ایک الیگیب اور عجورہ رشتہ رکھا ہے کہ بغیر طاعتِ عدال میں رہنے کے لیکے دوسرا نیکا جائیں اور عالم کی صورت پر ٹھنکے ایک پر دوسرے کے غالب آئے سے ہیں اس اور عالیہ کے نام سے دو چیناگانہ فرقی پیدا ہو گئے ہیں جنہیں ایمان (بتواس) یا عکس کہتے ہیں اور جنہیں علم غالب ہے وہ دینداروں کو منصب۔ پہلی خلائق، وحیتیں حال سے ناقص قرار دیتے ہیں۔ دینے علم کو اپنا جانی وشن فرار دیتا ہے اب اس دین کو اپنی فتوحات کے حصول میں سدرا قرار دیتا ہے جہاں کہیں لوگون کو عذر فیض کا کچھ نہ کچھ لطف لائے دیاں وہاں دیکھا جاتا ہے کہ دینیل اما اور عالموں میں ایک سخت لڑائی واقع ہے اب سوال ہے کہ دلوں میں فتح کی ہوگی۔ دین کی یا علم کی یا اور آپنہ کو دینا میں دین دیون کافشان قائم رہگا یا عالموں کا جہت دل آیا لوگ علم کے پیر ہو گئے یا اپنے کچھ مختار بیکھرے اسکو آخڑ کا روشن رفتہ رفتہ غیر عدالی کی صورت چھوڑ کر عدال میں گز کر کے پوچھا گئے تھے پسیور کے کہ ہم ذکورہ بالا سوالات کا جواب دین۔ پہم اصرحت وہی معلوم ہوتا ہے کہ ہم اول اون، ہباب کو ظاہر کرن کر حکوم (سائنس)، اور ایمان کی بدلے طریقے کے

میں دنیا کی تاریخ کے وکیپیڈیا سے صاف معلوم ہوا ہے کہ دنیا میں ایمان کی استادی علم سے کہیں پہنچ سے ہے۔ کیا معنی کہ جس زمانہ میں ہمارا کا نام و لشان بھی دھکا اور لوگ مطلقاً بہ نہ جانتے تھے کہ ہر ایک چیز کی حصل ماہیت کی واقفیت محض قوایں قدرت اور دلائل عقلی پہنچی ہے اوس زمانہ میں بھی لوگوں کے دل ایمان کی رشتوں سے منور تھے۔ بیشک یہ معلوم نہیں ہو سکتا اور نہ شاید آئندہ کبھی معلوم ہو گا کہ کب اور کس وقت ایمان نے وجود میں آکر قوع انسان کے دلوں میں اپنی جڑ قائم کی۔ چنانچہ جطح کوئی نلاسفر۔ (قدحہ کا عالم) یہ نہیں کہ سکتا کہ بچے کے دماغ میں کب اور کس وقت سے خیالات کے پیدا ہوئے کہ آغاز ہوتا ہے۔ اوس طرح یہ جاننا بھی نہیں امکان نہیں معلوم ہوتا کہ انسان کب اور کیونکر ایمان کی پولت و نیدار جاتا۔ کہ انسان اسیں نکل نہیں کر سکتا کہ وہ زمانہ تھا کہ جب عالم کا وجہ، درکار اوسکے نام سے ہی لوگ واقف نہ تھے۔ اور نہ یہ جانتے تھے کہ قانون قدرت کس درخت کی شاخ کو ہوتا ہے جن۔ جد ہر اظر ۶۰ لکھ ہے اور ہر دنی ۶۰ خیالات کے اگلانے والے۔ اور دلکو چھٹے ہوئے پیارے کی محبت میں غرق کرنا یا اس انسان انتظارتے تھے۔ کب اسونچ کیا چاند کیا سارے اور دیگر بے شکا ادا جرام فتنی کیا پہنچ یا سامان انتظار کر رہیں کیا بڑے بڑے اور سچے اور آسمان کو چھوئے والے پہاڑ کیا سندھ اور اوسکی جہیب آواز دینے والی لہریں کیا ہو کے بڑے بڑے طوفان اور بیکوئی غرض کہ مخلوق کی کل جیولی چیزیں تفق اور بہم آواز بوج کر انسان کے دلوں کو کسی غنی معبود یا معبود وون کی ہے قدرت اور محبت سے منور کرتی تھیں۔ شر صنایع پسند ہر دلکھو اور ہر دن کا ذکر اجہان جاؤ و مان ایمان اور اتفاقاً کی باتیں سنبھی جاتی نہیں۔ مگر رفتہ رفتہ وہ وقت بھی نہ رہا۔ اور لوگوں کے ذمہ شتر قی شروع کی۔ اور پھر جی میں اس دنیا کے تعلق بھی طرح طرح کے خیالات اور عین لگے سایہ دنیا کے سے ست کیونکر وجود میں آئی

ہے۔ پوکیونکر ہے سبھے و کیسے نبھائی کئے نہایت ہے و کیوں جانکر کیوں  
کبھی ظاہر ہوئے ہیں اور کچھ ہمپ باتے ہیں۔ ملی ہائیس بسیر و میں بچہ کے طہور و ن  
اپنے املاک لستہ کیا ہے و نہیں۔ سوال پیدا ہوئے گے مرسولات (و اوٹھے الا اکھا جواب  
کیونکر دیا جاوے سے علم اور عقیل تو کچھ ایس تھا نہیں۔ صرف ایجادت ہی عبادت مناجات  
ہی نہایت ہے اور استراتجی استراتجی تھی۔ لیکن یہ طبیعت انسانی کا خاص ہے کہ  
جب انسان کے دل میں کوئی اسر کی خیانت ہانے کے لئے کوئی سوال پیدا ہوتا ہے تو  
جب تک کہ وہ اسکے کوئی نہ کوئی جواب نہیں ہو پانچھا حصہ جیں کر لیا تک تک وہ  
جی کو شفی نہیں ہوتی۔ پس شوہر کے مزروں میں ہر ایسا لئے کچھ نہ کچھ سب گھر کرائی  
اپنے جی کی شفی کر لے۔ چنانچہ اوس وقت اونہوں نے صرف پیدا ایش کے مشکل کے  
حل کرنے میں اکتفا کی تاکہ اوسی ایمان اور انتہاد کے چوٹیں اور ولود میں ہر کوئی  
عجیب و غریب چیز اور واقعہ کے متعلق دریافت حال میں کچھ نہ کچھ موسوہ میں  
قائم کرائی اپنے دلوں کی نکلیں کر بیٹھیں اور محض ایمان اور انتہاد کی مدد سے کھل لیو  
اور واقعات کی ماتحت دریافت کر مثل ایک فلاسفہ کے ہر ایک شے کی اصلیت  
جانے کا گہنہ کر لے لگے اور خود ہی میان مٹھوں بیٹھے۔ پس پھر تو یہ کیا ہے ہو گئی  
کہ جب کبھی کوئی قدرت کا عجیب و غریب واقعہ مثل سورج گرہن یا پانگر میں پیغام  
کے دیکھتا اور اسکے دلیں اس راز قدرت کے معلوم کر شکی خواہیں پیدا ہوں یا  
وہ فوراً وہ رتا اور نہ دیں دین کے پاس پہنچ کر مستفسر ہوتا۔ جواب! آپ لوگ  
چونکہ کل راز قدرت اور اسکے پہنیدوں سے واقفیت رکھتے ہیں۔ صحیح عنایت  
کر کے بتلائے کر فلان والی کیونکر طہور میں آیا۔ سوال کہ چونا حصہ کا نہ اونٹ دین  
نہ نہایت فخر کے ساتھ اوسکا جواب، میرا اسکی شکی کردی اور وہ خوش ہو کر پنچ  
گھر علا گھا۔ جانچے اوس زمان کے نادیاں مذہب کے کل اس بیویو وہ اس لغو باقیت ہے

اور دو اتنیں جو اول شے منظاہر قدرت کی نسبت مطہری میں آئی تھیں رفتہ رفتہ قلم بند ہو کر  
دنیا میں ہر ایک قوم کی کتب مذہبی میں رواج پا کیں اور بمحاذ باز ملک ہوان  
قرآن اور حملہ بیٹ اور بائیبل و خیسہ ناموں سے نامزوں کی گئیں اور اخیر کو  
جب بہ کتب لوگوں میں رواج پا کیں یقیناً ہر ایک ہی فرقی نادیان مذہب کا  
مرد گبا کر جو لوگوں میں کل دینی و دینیوی مسائل اور قوانین قدرت کا راز دا رکھ جائے  
ہنہا اور اسیلئے لوگوں کے دلوں میں اوس وقت مذہب اور احکام شریعت کا پہاڑک  
دخل ہو گیا تھا کہ ہر جد ہر دیکھو اور ہر مذہب کی بادشاہت ہے۔ جہاں جاؤ وہاں  
ہو دیاں مذہب کی سلطنت ہے غرضکہ اس طور پر دنیا کی کل فو میں ایک زماں تک ہو دیاں ہیں  
کی احیاعت کرتے رہیں۔ مگر ہر رفتہ رفتہ زمانہ نے زندگی دلنا شروع کیا اور دنیا  
میں مذہب کی بادشاہت کے مقابل اور ایک شے بادشاہت سر فکار اور اوسکی  
حکومت کا آغاز ہونے لگا۔ کیونکہ انسان کی طبیعت میں خداوند کریم نے حب طور پر  
دینی حس پیدا کیا ہے۔ اوس طور پر اوسنے اوسے سوچ و بچارا و رغور و فکر کو  
ساتھ مٹا دہ کی جو حس سے مشرف کیا ہے چنانچہ جب پہلا شاعری کا زندگی کیا  
اور لوگوں کے فکر کے پہلے کی نسبت زیادہ ترقی حاصل کی۔ تو سابق کے اندھا سوچ  
بھیجے ہر ایک بات کے قبول کر لینے کا طریقہ ہاتا رہا۔ پس ہر اونہوں نے کل امورات  
و افعال اور قوانین قدرت کو منظر غور مٹا دہ کرنا شروع کیا اور ہر ایک شے کی صل  
بیت معلوم کرنے کی غرض سے اوسکے متعلق خاص اصول اور قوانین کا فکر کرنے  
لگ غرضکہ رفتہ رفتہ اونہوں نے ہر ایک بات میں عقل اور فکر۔ جھٹ اور دلیل کو  
دخل دنیا شروع کیا۔ اور ہر ایک امر خواہ پیشتر سے کیا ہی معتبر سمجھا گیا ہوا اور نادیا  
مذہب اوسکی بھی ہی کو اسی کیوں نہ دیتے ہوں بلا ثبوت اعتبار کرنا چھوڑ دیا۔ ہر تو کوئی  
قول یا فعل یا اتفاقہ زخواہ وہ عالم لوگوں کی نظر میں خدا سے ہی منسوب نہیں جانا ہوا۔

ایسا نہ محتاح بکو اونہوں نے ایک دفعہ عقل اور حقیقت اور قوانین تدبیرت کی وجہ پر کچھ نہیں ڈالا۔ کہ جسپر کہنچتے ہی اونہیں معلوم ہو گیا۔ کہ ماڈیان نہ ہے جن جن رواںیتوں اور حدیتوں اور پڑیں اوناں کا دام بھر لئے ہیں وہ سب لغوا اور بے اہمیت ہیں اور اوتارا اور پیغمبر ہی ایسے نہیں بھی ہیں اتنیں قابل یقین بھی نہ ہیں۔ جنہاں نے خیال اور تجربہ میں اونکے دنون و دن ترقی ہوئے ہیں۔ اور روزہ روزا اونکی خیال اور تجربہ میں اسے زیادہ بڑھنے لگی۔ اور اعلیٰ میں اس تحقیقات کے متعلق صراحتاً صد اقلیتیں۔ الیسی الیسی ظاہر ہوئے لگیں کہ جس سے اونکا دل اپنی تحقیقات کو واقعی اور صحیح ہوئے میں کامل بہر و سہ کے ساتھ یقین کرنے لگا جسی کہ انتظام دنیا کے باہت سیکڑوں الیسی رواںیں جو دیندار دن میں صرفیں ہیں اور ہبہ پر ماڈیان نہ ہب کہ فہمی اور توهات کے پڑھ ہو کر یقین کرتے تھے۔ محققون کے ترددیکھ نہ صرف جہوٹہ اور لغو ثابت ہو ہیں۔ بلکہ اونکے تحقیقات کے سلسلے میں ان چیزوں کی صحیحی اور روشن تصویر بھی کھیچ کر اونکے سامنے لے دکھاتی ہی۔ اور پھر اپنے صاف صاف منکشنا ہو گیا۔ کہ انتظام دنیا کا جن اصولوں پر قائم ہے وہ کچھ اور ہیں اور ماڈیان نہ ہب کے دھکو سے ان امورات کی مثبت محض بے بنیاد ہیں۔ اونہوں نے دیکھا کہ جن قوانین کی بنیاد پر ہمہ سارا انتظام کا بنیاد کا مبنی ہے وہ ماڈیان نہ ہب کے کہی خواب خیال میں ہی نہیں آئے۔ چنانچہ اس راز کا افشاں ہونا تھا۔ کہ محققون لئے کہلک کہدا کتب نہ ہی پر عیب کیری شروع کر دی۔ اور ماڈیان نہ ہب کی رواںیوں پر عکتہ چینی کرنے لگے اور ماڈیان نہ ہب محض نقصوں ہی کے سرو میں جو کچھ کھانیاں گھڑتے ہیں آئتے تھے۔ اونہوں سے اونکی جڑ اور کھاڑی شروع کی اور خاص و عامہ میں ایک قسم کا اونہوں نے تھا۔ اس دیا۔ کون تھا جسے ان محققوں کو اس زور و شور کے ساتھ ہاڈیا۔ جن پر جلد کر یکمیں

مستعد کر دیا۔ اور اون نے مقابله کرنیکی طاقت دیدی؟ یہ وہی بھت احیکوہم لوگ علم سے موسوم کرنے تھے ہیں۔ مگر اوس وقت دین کی بادشاہت میں بچارہ علم (سائنس) کی حکومت کو کو ان سنتا ہت سہرا کیک چھپے بڑے بڑے محققون کے ہار میں کفر کے فتوے دینی شروع کئے۔ اور خاص دعام ان بچاروں کو ہمنکر کافر۔ مشرک اور مھریلہ غیرہ ناموں سے نامزد کرنے لگے اور علم و فلسفہ کے جانی دشمن ہو گئے اور یہی بنیاد پساد طفین کی ہوئی۔ بچر تو جد سہرا کیوں اور سہرا مار آتی۔ محققون اور مادیان مذہب میں وہ سخت لارٹی شروع ہوئی کہ جے خیال کرنے سے ایک دفعہ رونگٹے کھڑے ہو جاتے ہیں چنانچہ دنیا کی تاریخ اون واقعات سے بہری ہوئی ہے۔ کہ جے پڑھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ مذکورہ بالاعالمون اور محققون پر مادیان مذہب کی طرف سے اتنی جلا دی اور سفا کی ہوئی سے کہ جیکی کچھہ امتحا نہیں اور وجہ اس حیرت ٹال کشت ذہن کی محض یہ تھی کہ یہ لوگ اپنے تجسس جایوں کی بھی بھروسی کی تحریک سے علم اور عقل کی تعلیم میں ترقی مرتظر رکھتے تھے۔ اور چھا ہتے تھے کہ لوگ مثل اونکے چھوٹے توہات اور نعمات کی ہیڑیوں کو کاٹ کر آزاد ہوں۔ یہی خاص وجہ تھی کہ دینداروں نے ان بچاروں پر ظلم اور تعددی کو روکا کیا۔ چنانچہ دنیا کے بڑے بڑے اور مشہور فلاسفوں نے مذہب و اون کے ناقہ سے جو کچھہ مصیبتوں اور ہٹائی ہیں اونکے خیال کرنے سے ایک دفعہ پہنچر کا دل بھی پالی ہو جاتا ہے۔ اور وہ بھی معمولی مصیبتوں اور محض روابطی فتوں سے اول کا پیچا نہیں چھٹا۔ بلکہ اکثر اوقات اول کا اس سچی مخالفت میں سرہی تن سے جدا کیا گیا ہے۔ مگر یہ سب کچھہ اونہوں نے دلی حوصلی کھاتھہ پرداشت کیا۔ اور کبھی حقیقت کے پہلانے میں ایک قدم بھی چھوڑ کر کھا۔ سچ ہے راستی الیجی جیز ہے۔ کہیں بخواہ علم سے متعلق ہو یادیں سے جہاں کہیں بستی ہے وہاں اونکے

عدیم الشال طاقت دیکی گئی ہے۔ اور یہہ کلام منہ کو پیش کا جیش سے صادق رہا ہے کہ سماں میں جانشی میں خوش ہو گئی جو وہ کی نہیں کیونکہ راستی خدا ہے اور خدا خود راستی ہے۔ پس اگر نہ ہب والے چاہیں کو وہ اپنے جھوٹے اور لغوم سائل اور بے اصل روایتوں۔ اور لقصباتہ میا یتوں کی وعظ و ایضحت سے علم کی تحقیق شدہ صداقتوں سے لوگوں کو محروم کر دین تو یہہ اونکی محض کم فہمی اور عین خام خیالی ہے۔ اور برخلاف اوسکے اگر عالمہ اور حجۃ الحقائق یہ چاہیں کہ وہ دین کی روحاںی صداقتوں اور دینداروں کے سچے مسائل ایمانی کو دنیا سے دفع کر دین تو یہہ اونکی محض بے علمی اور کوتہ اذنشی ہے۔ خدا کی عبادت اور اسکے ایک حقیقی عاپد کی روحاںی طاقت کے مقابلہ نہ رار عالموں اور لاکھ محققتوں کی بے سروبا و لیپیں اور بے اصل تحقیقاً نہیں کچھ تحقیقت نہیں کہتیں۔ علم کا دریافت ہونا اور اسکے متعلق اصول اور قوانین قدرت کا معلوم ہوتا نہ صرف مذہبی فوہات اور لقصبات کی اصلاح کا باعث ہوا۔ بلکہ ہمارے روزمرہ کے تعلقات زندگی میں نہایت ترقی ظہور میں آئی۔ اوسکے طفیل لوگ برسوں کا سفر جیونوں میں اور جیونوں کا حجد و لوزن میں اور گنہوں میں ٹکرائے گے۔ برسوں میں پوچھنے والی خبروں کو چند منٹوں میں پوچھانے لگے۔ جن آنکھوں سے پشکل ایک یاد دہیں کے فاصلہ کی چیز دیکھہ سکتے ہی۔ اب کڑو روں میں کی دو روز اشیاء کا گہر سینہ تباخت دیکھنے لگے غرمنکہ زندگی کے کل مراتب میں کیا کہا لے سینے اور پھر لئے کی چیز وہ نہیں کیا دیگر ضروری ہاتوں میں علم کا بھی وغیرہ پس سحردار دیکھا جانا ہے۔ مٹا پٹا اگر ہم نہ رہ بس پہلے کے آدمیوں سے اپنے نہیں قابو کریں۔ اور کل مراتب زندگی کو لغور ملاحظہ کریں تو صفا و مرمی کا کچھ نسبت خاکرا بایا مل پاک ہے جو کو اونتے کو لیشتی ہی نہیں۔ یا یوں کہو ہم اونکے مقابلہ میں معلوم ہے۔ سچے سرکوہ ہماری ایک اونکی اور

اعلیٰ انسن انسانی پیدا ہوئی ہے۔ چنانچہ یہ سب کے طفیل ہے؟ صرف علم کی طفیل علم لئے ہمارے مشاہدات کی طاقت کو یہاں تک ٹرپا دیا ہے کہ جو کچھ ہم انتہا نہیں۔ کویا زمین اور آسمان کے فلاہیے ایک کردے کے ہیں کیا جو ہمیں کیا ہے جیز میں دیکھو اس قدر تحقیقات ہوئی ہے کہ جد ہر تظریف پر اور دہر ایک حصہ جزوہ کہا جائے دیتا ہے والا اس علمی ترقی کو دیکھو بعض محققین جو ہمہ خیال کرتے ہیں کہ پس اب کسی زمانہ میں دین یا دہرم کا دیتا میں نام و لفاظ نہ رہیا یہ حض خام خیالی اور کوتہ اندیشی ہے۔ اور کوئی حق پسند اور دور اندیش اونچی اساتھ سے تفاہ نہیں کر سکتا کہ اس باہمی تکرار میں دو میں سے ایک کو کبھی قطعی فتح اور دو کو کبھی پوری پوری شکست ملیگی۔ کیونکہ مذہب والوں سے صرف یہہ غلطی جوئی کہ جن بائزون کا وہ خود صیہر صحیح علم نہ رکھتے تھے۔ اونچے جانشی کے حض و ایقون کی پاسندی میں مدعی ہئے۔ اور جو ملک اونچی حکومت سے باہر تھا۔ اسیں حکومت کر نیکی غرض سے قوانین مضبوط کرنے لگے اور جس جنیز کا اونچیں حق نہ پوچھتا تھا اوسکو ٹھہری سے اپنی سیراث سمجھتے لگے۔ اور بھی وجہ ہوئی کہ زمانہ حال کے خیالات سے اونچیں پس پامونا ٹپتا۔ اگر وہ اپنی خلافہ زادیہ دین سے باس بائزون نہ دہر لے تو اون بائزون کے جانشی کے مدعی نہ ہوئے لیکن جنکا اونکے احاطہ و اسے کچھ تعلق نہ تھا تو تھج دہ اس ضعف اونچی کی نوبت کو ہر گز ہر گز نہ پہنچتے۔ نیکیں یہاں تو برخلاف اس سچے محل درآمد کے نادیان مذہب کے گراہ فرقے نے خود ہی کل قوانین قدرت اور انشظام کا نیات کے راہدار بن جانے کا دھرم ہے۔ جیسا اور چاہا کہ خاص و عام حض اونچیں کے خیالات کے مطیع ہو جاویں۔ مگر یہ کبھی حکمن ہے۔ آخر علم لئے اونچی قلعی کہو لزی اور وہ اپنے کئے کو پہنچے۔ الہ اس سے یہہ نہ سمجھا چاہئے کہ دین نے علم سے شکست کہا تی۔ کیونکہ دین

اور دیندار میں دلیا ہی فرق ہے جبکہ اکریج اور سچ بولتے والے ہیں۔ اگر کوئی شخص خدا  
کی نہ بولے اور اپنے آپ کو سمجھا اور راست پر لڑا کر کے تو اوس سے وہ سچائی کی  
اوٹ میں جو ٹھہر لئے ہا اعٹ جیب کیجیے تو نہیں قابل کریکا تو یہ نہیں سمجھا جائے بلکہ اس  
جیب کی نہیں  
اوڑ جائے جملہ ردا یتوں کو علم سے زکر پڑے بخوبی کے باعث چونچھو نہیں بھل کر کوئی کوئی  
زکر سے دین کو نکلتے لیکن ہیوئی چنانچہ اس تجھ سے طرف نافی بھی رہ کر نہیں  
ہیں کیونکہ جو غلطی مذہب والوں کے عالم حال رہی وہی خرابی عالمون اور  
حقوقوں کے ہی دامنگیر ہے۔ کیا اکثر اور قاتم وہ علم اور فلسفہ کے دامن  
یہی کہتے چھیر کے نہیں سنتے گے کہ اب تک وہ وقت اگر یہ کہ جیہیں مذہب کو دینا کے  
لوگوں کو مسلمان کر کے رخصت ہو جاتا جاتے ہیں پس یہ وہ ہی دینی کی پاپیت و کریم  
حدداً قوتوں کے سمجھنے ہیں تو صرف یہ سعی پر فاعل تجھیت اختلاط و رواج کا  
ستی ہیں ملکہ برخلاف اسکے سہ بول دینا اور دلت کو پاکیزو ہا لوٹ پر جنت و کیتے  
جاتے ہیں اور سچی اختلاط کی ذور رہ جاتی اس مونو ٹکڑا پھر فلسفہ نہیں نہیں پاپیت و  
خون کرتے ہیں کہ اوس کے سوچ خاتمے ہیں ان جھنس سندھ کی حسادت ہیں وہ جس سوچ  
ہے۔ چنانچہ اسی خاص خیانی اور گھبندی کی بدلتت پہنچھا دیکھتے رہ جیہیں۔ کیا  
اکثر فلاسفوں نے موت کیوں فاتحہ کارا پنچا دیہیون کا خیہا رہ جیہیں کر دیہیں  
کیا وہ اوس ناٹک وقت ہیں رجیکد اولکی روح والب عصری سے ہے وہ ایک  
ہیچا شرمساری اور ناچیزی کے ساتھ اپنی غلطیوں کے مفر نہیں دیکھ سکے  
باجود اون کو شہوں کے کجودہ نوع انسان کے دلوں سے دین کی سچی اور کوئی  
لے کے بارے میں احتکک کر لے آئے ہیں دین جوں کا لون اپنی جگہ پر ناہیں۔  
وہ اب بھی پہلے کی طرح سراو ہلکے ہوئے آسان سے باقی کر رہے اور اپنے خدا

حقیقی کی حیثیتوں کا لاغرہ زدن ہے۔ وہ مثل سابق کے اب بھی لذات محسوسات کے اندے کے اور بیکھے نہ رہے۔ پاپ کی پوٹ سے لدے ہو کے بے چین اور بے لشکریں نو گون کو آرام اور راحت لٹکتیں اور صلاحیت دینوں کے لئے بلارہا ہے کہنگر رفتہ کے جلتے ویون کو پاکیزگی اور پریم کا امرت دیکر بیٹھا کر رہا ہے خوف کہانیوں کے اور اور ناہسید نو گون کو اپنگا مندا اور شامقی کی برکت دیکر بالامال کر رہا ہے۔ باوجود دیکھ کر شرعاً سفر نہیں کی صداقتوں پر پہنچنے معنی طعن کرتے رہے۔ اور سدا حقارہت اور نظرت کی آنکھوں سے دیکھتے رہے۔ تاہم کوئی ملک لیتا نہ پا گئے جہاں کے لوگ اس کا نیات کے پیش اکٹھے بھجوادہ دھیو حقیقی جہاں سجدہ شکرہ نہیں کیا۔ اور جلوہ محبت اور طاکس ری کا لہاس پیٹکر اور کے ڈھلی اور باریں ہاں کا عیر قرار کے ساتھ اعلیٰ تقویت کا پوسٹ لیتے ہوں۔ مان انہیں ملک خیریں کی تھیں۔ ہبھم کی ترقی کر رکھنے میں سکتا الاعلام ہی کبھی دین، اور اوسکی ترقی کو زوال نہیں ہو سکتا تو پر کیا سچا ہاڑ کر نالازم ہے کہ جیبہ وہیوں لازم فل اور راجی میں۔ قوڑا جیبہ اور جیبہ تھیں کہ پہنچنے لخت اور بھنچنے لخت جی چاہیجی، وہ ایسی سہرگردیں۔ گرفٹ اور پسپتہ، اور دیگر سچے، کوئی اپنی اپنی خدستے پاہر پاؤں نہ دھر سکے کیونکہ ان در دلائل میں جیبہ جیا نہیں کوئی ذائقی میں نہیں ہے بلکہ یہ ہے کہ اپنے یہ کل قدرتی کر جس اخترالی کا پہنچ کر دلوں کی حدستے پاہر علیٰ جاستے ہیں اور خواہ مخواہ ایسی ہو گئی کہ زخم میں پہنچ گہرے میشے ہیں کہ ٹھلٹھلہ اور آنہاتا تاہم ایک دوسرے سے مٹا کر کھینچتے ہیں۔ کیونیں جس میں ہم سینا ہاہر کر رہا ہاں نہیں ہیں کہ اون دلائل کی صورت میں ہیں۔ جسکے باہر پاؤں نہ دھرتے سے دلوں میں سچے سکھا ق اور استھاد کی حیثیت موجود رہتی ہے اور ایک کے وجود کو دوسرے سے کاہل دی پہنچتی ہے۔ بھیجا چاہئے کچھ بھور پر انسان کی روح میں اکی طبیعی جس لیسی پیدا کی گئی ہے کہ جو اوسکو ایک

غیر فرمودنی شرکا کار اور اپنے سے اعلیٰ اور اچھے اور پرقدار اور عالمگی رو ہاتھی ہے۔  
جو حق شے کی ابھی کو بالفضل یقین کرنے کی طرف مایاں کر رہی ہے۔ اوس طور پر اسیں لیکر  
دوسرے جس ہی ایسی موجود ہے کہ جو ایکو موجود ذات کے حال پرخور و فکر کرنے  
اوکی ناہبیت جانے اور حقیقت حال کے معلوم کرنے کی طرف رجوع رکھتی ہے۔  
ان دو لفاظ میں سے اول جس کو جس دینی یا آیات کتے ہیں اور دویں کو  
خشش سے تحریر کر رہے ہیں مگر یہ عقل ہی علمی معلوم نہیں خود پردا اپنے کر رہی ہے۔  
پنکھہ تاہری ہوا سون کے ذریعہ اس اٹ اول اول اٹ جو در تحریر کے ساتھ جو  
جو واقعیت رفتگی کر رہی ہے۔ اس کو ترتیب ہیں لکھ کر اور اس کے اندر بیوی سدا  
لکھنی ہے اس سے اول کے تحریر کے شیخ لکھنی ہے۔ اور یہی اس اٹ اسی کی نسبت میں اسی کے  
درست ناہبیت ہونے کے قدر اسیں پنکھہ کو جو اسی کی وجہ پر اپنے تحریر ہو وہ اسی کی تحریر  
کے لئے اسی خوشی نہیں ملے اسی کے لئے جو اسی کے لئے ہے۔ اسی خوشی کے لئے اسی خوشی کے  
اندر واقعیت کو اس سیکھی کر جو اسی کے لئے تحریر ہے اسی اور واقعیت کی حجمر پر  
اپنے بچے دستیل اسی اسی کی ترتیب میں خود ہو جو اسی میں۔ تحریر ہے۔ اسی کی خوشی  
کے لئے اپنے حقدار اسی کی تحریر ہے۔ اسی کے لئے تحریر ہے۔ اسی کی خوشی اسی اور اسی  
پر نہیں پوچھ کر اور اسی کے لئے خود اور غرض خود کو جو چیز کے پیش  
چاہئے اور جو شیخ اور درست ہے۔ اسی درست کے لئے جو اسی اسی کے لئے تحریر ہے۔ اسی  
کے لئے اسی اپنے اسی کے لئے تحریر ہے۔ اسی کے لئے تحریر ہے۔ اسی کے لئے تحریر ہے۔  
پیدا نہیں ہے لیکن اسی اسی کے لئے تحریر ہے۔ اسی کے لئے تحریر ہے۔ اسی کے لئے تحریر ہے۔  
میں قویہات رہیں سی کی ایکستگی۔ ایکستگی ہیں۔ اسی کے لئے تحریر ہے۔ اسی کے لئے تحریر ہے۔  
کی رہیں رہیں ترتیب اور تحریر کے عکس ہیں۔ اسی کے لئے تحریر ہے۔ اسی کے لئے تحریر ہے۔  
نیچے کالا جھاتا ہے تحریر ہے۔ اسی کے لئے تحریر ہے۔ اسی کے لئے تحریر ہے۔

چلے جاتے ہیں۔ لیں صاف مطابق ہے کہ جیسے عقل کی سیپری اور مرحوم خلابری کے لئے ضروری ہے وہی ہی حواس اندر دنی کے لئے کجھے عام مدرسے ایمان کہتے ہیں اور اسی پر وہ مغلک کو پہنچ کر سیپری خواہیں اور قوار ایمانیہ کی مدد کی تھی ہے۔ کیونکہ اونکے بغیر اوسے خود کسی پیغمبر کا علم نہیں ہو سکتا اور نہ 4 وسٹے بیرونی وینا اور رجھ کے متعلق سیکھا ہو اور واقعات ہی اپنے کام کر سکتے ہیں اجھے یہ کوئی شیخہ لکھاں کھو۔ خبہ والوں کی خلطی ہی اور کوہ مور دیم عقول کو اوس تک خلوقی کے الکار کر لے ہیں جہاں کام کا خلخ و خدا کو جانی ہو تو کامی خدا کے رہنماں کے لئے اور صحیح امر کے متعلق سکریپٹ کے اور سکی روکوں کے توہات کی تاریخی سے بخیا اور حق یا صافیت کی روشنی پہنچ کے لئے لاتھی اور کہا ہے اور اسی طور پر علم کے پیروں کی سخت زادتی پہنچ ہے اور راتب کامی وہ روح کے ان اندھے رکھا ہے اور خدا کا خلخ و خدا کو جانی ہو تو کامی کو شکر کر لے ہیں کچھ وہاں ہو تو دیلم الہیات کی محققات کا حواسوں کی ملکہ ہوئے ہی کو شکر کر لے ہیں کچھ وہاں ہو تو دیلم الہیات کی محققات کا ابتدائی اور اصل ذریعہ ہیں اور کیمی انسانی کا ایسا عذر کا ایسا اپنی زندگی کے لحاظتے تکمیلی شیخہ کا ہندبہ ہو کر بھی اور وہ کچھ فضیلت نہیں پائیں کہ جو خلخ و خدا کے لئے ہیں یا اوس کا لکھا یا اخلاقی کہا جا کا کام نہیں بلکہ اونکو ہمی کو شکر کر لے ہیں کہ اس کی خوبی سے ہنسانے کے ساتھیوں اور ہم اپنے اخلاقی اسی عدل کی نیا پریم دیکھ سکتے ہیں کہ ایمان اور علم میں کسی فکر اخلاقی میں بود ہیں رہتا ہے۔ اور ہمیں اونکے ملکے میں جو بھی خاص صفت کا کر رہتا ہے ہمیں ہمیں ایک اگر کوئی وینا نظر استراق اور ایمان کی آنکھوں سے دنیا کے ناد الظہر رہو رہا تو اور میکن اسی کوئی وینا نظر استراق اور ایمان کی آنکھوں سے کوئی وینا کر رہتا ہے ہمیں ہمیں ایک حقيقة کو دیکھتے کہ اسی جو تو معلوم کرنا چاہیے کہ وہ اوس عرب زبانی کی آنکھوں کے ویکھتا ہے کجو دیکھتے ہیں گو بڑی بڑی معلوم ہوئی ہیں گردنی کے لیئریشل انہی کے کسی بزرگ دیکھتے کو تو اماں نہیں ہیں اور اسیئے اون اپنے بڑی میں ویکھتے کے متعلق جو کچھ دیکھا جاتا ہے وہ بجز المغایت اور کچھ نہیں ہوتا اسی طور پر اگر ایک عالم شخص بھی دنیا رہنے کے اپنے نئی محض مغلک اور کی جیسی قوتوں میں کی جیسی قوتوں میں

محمد و درستہ اور جن قواعد کے ساتھ وہ بیر وی شیخ پر کی نہیت اور قواعد کی خالص پر اگر تھے۔ اون شخص قواعد کے ذریعہ تھے وہ۔ اوندر وی شیخ اخنی، وحالی و میکا کو جھیٹ کمال جھلکنا کا شخص رہے اور محض اپنی عقل اور فلسفہ کی روشنی سے بنا اور دیکھنے پر اس تھریاق کی آنکھوں کے اوس پے ہبندرا اور حسیب بھیتی کی بستی کے دیکھے اور بکھنکا وحی کرے تو اسکی مثال بھیک ماند اوس شخص کے ہوگی کہ جو باوجود کہ وہ میں وہ پھر کی وقت آفتاب کی عمدہ سے عمدہ روشنی میں تو کھڑا ہے۔ مگر انہوں میں پھی باندھے ہوئی ہے اور چاہتا ہے کہ سامنے کی اشیا کا چھوڑ طرح سے رک و روپ مشاہدہ کرے جس طور پر وہ اندھا باوجود وہ شخص کے پھر کچھ دیکھنے نہیں سکتا اوسیلور پر وہ شخص جو اپنے علم اور فلسفہ کے لئے میں مادی اشیا کے مشاہدہ کے قوامیں کو غیر مادی شے کے مشاہدہ سے والبستہ کرتا ہے بھرنا کی کچھ نہیں دیکھتا اور اسیلے اس بارے میں اوسکی کل تحقیقات لڑکوں کا کہیں ہو جاتی ہے اور تھیقتوں کا میں جھلکتے لمحے لمحے اور بیہودہ ہوتی ہے۔ اوسکے چاہتے کہ کسی ایسی تحقیقات میں جو دین سے متعلق ہو محض اپنی عقل اور مشاہدہ کی قوت پر ناگزین نہ بخوبی اوس وقت وہ اوس دینی حسن یا قواریا نہیں کی ادا و سے فایدہ اور شادی کے حبکو قادر ہٹا لے محض اسی غرض سے روح کی فطرت میں شامل کر دیا ہے اور نیز اون تمام کتب کو پڑھنے کا حکایوں و نیڈار لوگ وحالی صعلوالت کی حقیقت کے بیان میں نہ رار ون برسوں سے لکھتے آئے ہیں اور اون اندھوں کو سکھنے کے ساتھ تحقیقات کر کے وینی صد اقوون کا علم شامل ہوتا ہے۔ اور اگر یوں پڑھ کر لے کو مستعد نہیں ہے تو اوسکے لئے کسی ایسی تحقیقات میں دش و بیا بے قائد ہے کیونکہ جب تک وہ دینی صد اقوون کو صرف دینی علم یا انسانی آنکھوں سے دیکھے کا دعی رہیگا تب تک وہ بزرگ ہرگز اسی صحیح تھیج پر نہیں

بچوں سچ سکتی، اور اسیلے اوسکی کل تحقیقات لغوا اور بے اصل ہوگی۔ اور دنیا کا دن کی  
نظر وون میں بچہ مضمون کی پیدا کرنے کے اور کسی مصروف کی نہوگی ۔  
سہارک ہے پر احمد دہرم جسے عمل اور ایمان کے ہزار وون برس کے چکار وون کو  
آخر رفع کیا۔ اور دن دن اسکے بچہ ہر وون کو گمراہی سے لکھاں راہ حق میں لاکر ملا دیا  
سہارک ہیں وہ لوگ جنہوں نے برا امہد دہرم کی روشنی پاک نہم اور ایمان کو ایک  
کیا ہے اور وون میں جو سچار شتمہ خالق نے قائم کر دیا ہے اوسے پہچان کرائے باہی  
تفاق سے رمانی اور روشنی پائی ہے۔ اور وون کی ترقی میں نوع انسان کی بہلا  
اور اونکے استحاد میں حکم کل کی بزرگی دیتے ہیں۔ سچ ہے برا امہد دہرم یعنی خدا کا  
وین اور صلح کی نہو تو پھر وہ خدا کا وین خالصی نہیں ہو سکتا تھا جسکے بچے یہ کا اور  
دھوے ہے اور جسکے لئے اس زمانے میں اوس کا ظہور ہوا ہے۔

## دینِ حقیقی کی پوری تصویر

دینِ حقیقی کی تین حصیں ہیں۔ سچے۔ جوانی۔ بڑا۔ اپنے تینوں کا رنگ روپ جدید۔ اور سرکاری کی خاصیت بھی عینہ ہے۔ سچے کی جو خواص ہے وہ جو ان میں اور جو ان کی خاصیت سچے اور بڑے ہے میں پائی نہیں جانی ہمارے ساتھ آ کر رہے ہیں۔ اس میں ہم کیا دلکشی ہیں۔ جسم کا خیال چھوڑ کر نظر میں اسکی خصیت کا لاحظہ کریں تو معاصر ام ہو گا کہ سچے میں نہیں اپنے نہ اپنے دوستی۔ دوسری طرف صدقی دلی بھی پوری سچے۔

دوسری کا گوپا میں تین اکلی خلی نہیں ہے۔ قوت پشواس یا ایسا فیض یا تیزی اور بڑا سنتہ ہوتی ہے کہ اوسکے مالاپ پ یا مخالفہ کیا دفعہ صحیح یا لکھا کر کے کامنے سے کامنا ہے ہیں وہ اوسے پورا پورا یقین کرتا ہے۔ اور جو اس میں دلکشی اس میں شک لا دلکش کر کر بکھرے ہیں۔ اوسکے یقین میں شک کی وجہ پر بزرگ سری۔ سیدھا اسکی نظر سے ہی بعید ہے کہ وہ کسی عقیدہ پر اگرست۔ تھجیا بھی اس مقصود کا ایسا ہی صاف ہوتا ہے۔ سیمین نے اپنے دل کی ترکی۔ سچ سوچتا اور صدقی دلی کا گوپا پہلا ہوتا ہے۔ جو اپنے دل سے دیتیں کرتا ہے دوسروں کے سامنے بیدرنگ خاہر کر دیتا ہے۔ اس انکھ پر میں نہ اُسے شرم نہ لتی ہے اور نہ لاج آلتی ہے۔

اپنے حبیب ہو تو کسے عالم ہیوں ہو سکتا ہے۔ سب اوسکی خدمت کچھ کرو رہے ہیں  
اہم رہا ہے۔ اسکے سچے کو وہ اپنے نام اپنے دغیرہ کی ہر اکی دعالت بخوبی ملے  
نہیں سمجھتا کہ یوں اپنے نام اپنے دغیرہ کی دعالت بخوبی ملے۔ یا تباہی میں  
اسکو اشیل پھر کے بلا کاک و شیوہ، تینیں نہیں کرتا ہے جیسے کچکی کی دلکشی میں  
کرتا ہے۔ اب اگر وہ بعض باتیں اپنے ذہن کے ساتھ مطابق پال رکھنے کرتا ہے  
تو ساتھ ہی اسکے کو راتون میں مطابقت دیا کر شک کرتا ہے اور بہا اوقات لفیر  
بھی نہیں کر رہا ہے۔ علاوہ اسکے شجو جوانی ایک اور اصل بھی لاتا ہے۔  
اور اوسکا واحد سرگرمی یا جوش ہے۔ ثواب کی حالت میں ساری قوتوں را  
پر ہوتی ہیں۔ اور انسان بالطبع اس عمر میں زیادہ مستعد اور سرگرم پایا جاتا  
ہے۔

اب پڑھے کی سورت پر نگاہ ٹوٹو۔ اسمیں نہ وہ سرگرمی ہے اور نہ وہ جوش۔  
بلکہ سچا۔ اسکے دل بیان اور ضعف خاری ہوتا ہے۔ دل ٹوٹ جاتا ہے  
و نیا کے سارے نڑے پھر کے ہو جاتے ہیں۔ خواہشات حیوانی سب لپٹ ہو جاتے  
ہیں جیسا کہ جیتا ہے۔ عہم کے قیام کے لئے کہا تاہمی ہے پیتاہمی ہے۔ سوتاہمی  
جیا گذا جھی ہے۔ گریہ کہا تا اور پیٹا اور عدا سون کا سکبہ ہو گناہ اس حالت سے  
بلکہ فلکف ہوتا ہے جسکو جو ایسی کہتے ہیں۔ بہان کی اسیں رفتہ رفتہ  
کنارہ کرتی جاتی ہیں۔ تو اسے جسماںی ایک دسک کے لند جواب دیتے  
ہیں۔ لئے ہیں۔ پھر تو جدیکہ سانش چلچھی ہیں اور جسم سے روح کا تعلق رہتا ہو  
تھا۔ کسکے حبڑج ہوتا۔ سبھی حبڑج جو جہانی پور کرتا ہے۔ اور لکھ اور آرامہ  
کے جو گروں سے کنا۔ کش ہو جاتا ہے۔

اسے ماظرین اور نیپوچاں تصور کریں کو اپنی بڑج دستے سانش رکھو اور عحدہ طح سے

اوئکے زنگ روپ کا پندرہ دل میں نقشہ قائم کرو اور پھر دیکھو کہ حقیقی دین ابھی تینوں نکے اندر جھپٹا ہوا سے۔ پورے دین کو پوری شکل میں دیکھو۔ اگر کسی ایک حالت میں صحتی ڈھونڈو گے تو وہ جزوی ہوگا۔ اگر کل انسان کی مکمل صورت میں اُسے تلاش کرو گے تو وہ مکمل صورت تین ملیکا۔

یہ اگر پھر انہیں (دین حقیقی) کے مکمل صورت میں دیکھئے کے خواستگار ہو۔ تو مددوڑہ بالا تینوں حالتین اپنی روح میں پیدا کرو۔ ایک صحتی وقت میں بخے۔ جو ان اور پڑی سے بجاو۔ اور نتیجے ہی دین حقیقی کی بخشی اپنے ماتھے میں لیلو۔ تم کوپکے بیچھے بھیب پدا میت سے ایک صحتی وقت میں انسان کیونکر سب کچھ بن سکتا ہے۔

ہم اب جو ان میں بھلا اسوقت بخے اور پڑی سے کیونکر بن سکتے ہیں؟ مگر نہیں۔ یہی امر قانون قدرت کے خلاف نہیں۔ یہی لحاظ سے بیٹک کا یا بیٹنا ممکن ہے۔ مگر روحانی خصایل کے لحاظ سے مصرف ممکن ہے بلکہ واجب ہے۔ کیونکہ بغیر اسکے کوئی سچا دیندار نہیں ہو سکتا اور حقیقی دین کی اصلیت کو سمجھنے نہیں سکتا۔

دنیا میں اور جنگ در شہر مذہب مرفع ہیں اُسیں اگر کوئی بڑا نفس سے تو پھر ہے کہ وہ جزوی ہیں۔ اور ایسے انسان کی فطرت پر پورے پورے سے محیط اور موثر نہیں پائے جاتے۔ پورا ذہب پوری فطرت پر سنبھالیں۔ اسکے پوری فطرت کے اصولوں کا سمجھنا ہم پر فرض ہے۔

جو لوگ کسی مخصوص انسان یا الہامی کتاب کے پیر وہیں اور محض اُسکیوں اپنی بہادیت کا ذریعہ سمجھتے ہیں وہ ظاہر ہے کہ صرف بچگی کے زمانہ کی تائید کرتے ہیں۔ جو اتنی کی عمر کو اسیں دھل نہیں دیتے۔ بلکہ وکاست اور بلاشک و سببہ جعلج جو دالہ کے کلام پر ایمان لاتا ہے اُنکی پدا میت کا نسب ایسا بھی وہی ہے۔ جو اتنی کے انٹی سپلائیس (آزادی) کا سیمین بالکل دخل نہیں۔ کیونکہ اس پر ہم قتوں

و یا جاتا ہے۔ ہر کہ شک وار و کافر کر دو یا پیغمبری یا کتب مقدسہ کے ایمان کے تریسا یہ اندھی پنڈلش کا پودا اگ نہیں سکتا اور نکھی بار ور ہو کر چوپا ہے لاتا ہے۔

اسی طور جو لوگ صرف جوان تنگر ہی وہ رم کی صد اقوٰن کو وہو ڈننا چاہتے ہیں وہ بھی مثل بچوں کے صرف جزوی فطرت میں گل اصول کو حاصل کرنا چاہتے ہیں کہ جو ہر کر مکن نہیں۔ احتمل کے بہت سے پڑھے تکہ جنکو تعلیم یافت کھا جاتا ہے وہ یا اعث باقاعدہ اور معتدل تربیت نہ پائے کے اور کوت ایمان کی پرکت یا اور بدایت سے باعث ہو جائیکے ابتدائی خود میان صد اقوٰن کے یقین کو حفظت بھی سعہ ور دیکھے جاتے ہیں کسی روحانی یا اخلاقی صداقت میں اُنکا یقین صاف گھٹہ رہ مصبوطا اور کامل نہیں ہوتا۔ فنڈگی میں اُنکے پچھے کے حسپ حال وہ دوسرا بھرپوری نظر نہیں آتا کہ جسے ہم نے پڑھا ہیں اور زین سو بھاوات موسوم کیا ہے۔ سر سے پر تک بناوٹ کے پتے دکھائی دیتے ہیں۔ فطرت اُنکی اُنھیں بھی بخدا معلوم ہوتی ہے کہ اُنکا اصل رنگ روب بھی سمجھنا اُنکے نئے مشکل ہو جاتا ہے۔

غرض ملک ہجتی دین کی بدایت یہ ہے کہ خدا پر جو ایمان قائم کر وار و روحانی صد اقوٰن پر جو یقین لا د وہ ایسا ایمان ہو جنکو صیتا اور جاگتا ایمان کہتے ہیں جیکا نقش ہمارے دل پر مثل نقش براپ نہ ہو بلکہ مثل اُس جھوٹے بھپکے جسکے ایمان میں نک کو خواب میں بھی جگہ نہیں بلتی۔ جو عقاید کہ دین کی جوان ہیں اُن اور جیسے ہماری گل دینداری بھی ہے اگر وہی ہمارے دل میں ٹوٹا اور دل سوچتے ہیں سچے تو تھجھ کب تک نہیں ہے کہ وہ ہماری زندگی کے ڈرامے میں میں اچھی پوری پوری تاثیر پیدا کر سکتیں۔ اگر ہم اظاہر مانند ہوں کہ خدا نیک گل ہے، اور کیا کہا

کا ہمیشہ رفیق اور مردگار ہے اور ساتھ ہی اُسکے کسی صداقت یا نیک امر کے عمل میں لاست وقت ہم بھائی بندوں اور شہروں کے مہنہ کی طرف دیکھتے ہوں کہ آیا وہ ہمین بدنام نونہ کریں۔ آیا ہمین سوسائٹی سے خارج نونہ کر دیں اور پھر ہمچی کو بخدا کار لوگوں کی ہی رضا جوی ڈھونڈتے رہیں تو اسی تھات صاف پایا جائیں گا کہ ہمارا ایمان کچھ اور کمزور ہے اور ہمیلے وہ ہماری زندگی پر متاثر ہی نہیں ہوتا ہے۔ اگر عنز کیا جائے تو ہم لوگوں کی زندگی کیوں والی ہی ایمان سے پرے ہے۔ ورنہ سچا اور پکا ایمان وہ چیز ہے کہ اُسکی تاثیر سے حرمہ مہنگا ہے۔ خداوند کریم نے بچہ کی خیر میں اس ایمان کا لکھا ہے ہمارے ساتھ پیش کرو یا ہے جو ہمارے لئے ملک مونہ کے ہے اور جس کو حاصل کرنے بغیر ہم خدا کی بادشاہت میں داخل ہی نہیں ہو سکتے اور یہ حکم یہ بیان عادت کے حاصل کرنے بغیر ہماری شجاعت ہی مکن ہے۔ دین حنفی میں عبادت الہی غیر ممکن ہے صیتاں کہ ہم بچوں نہیں۔ بچہ بن کر ہی ہم اُسکی درگاہ میں جا سکتے ہیں جیسے بچے بے روک نوک اور بلا لگ اپٹ اپنی ماں کے پاس جائیں اُس طرح خالیں اور سچے ایمان کے ساتھ ہم خدا کی قربت حاصل کر سکتے ہیں اور بے ریاضن کے ساتھ جب اُسکے روبرو اپنادل کہو لتے ہیں تو اُسکی محبت اور پاکیزگی کو شرین آبیجات سے مالا مال ہوتے ہیں۔ بیادوٹ سے خالی ہو کر اور صداقت کے ساتھ جب اُس سے دو کے خواستگار ہوتے ہیں تو وہ ہماری سچی دعا ہوتی ہے اور اسیلئے قبول ہوتی ہے۔ اگر ہم اپنی زندگی کو عنز کی لکھتے دیکھیں تو معلوم ہو سکتا ہے کہ ایسا وقت ہماری زندگی میں کہی اتنا ہے جسیں ہمیں سچے شیکھ شیکھ کی خیر سے ملبوس ہو کر عبادت والی اُسی ہو اور اسیلئے سچی عبادت کا جائز و حرم میں بہت تھورا پایا جاتا ہے اور اُسکی تاثیر

بھی اس طرح نہایت کم ہے ۔

جو انی کی فطرت جبکا اصول خود مختاری اور سرگرمی ہے وہ بھی جب تک حاصل نہ ہو جائے کوئی حقیقی پر ایم ہو نہیں ہو سکتا ہے۔ اگر تم سہر لایت بات کو اپنے ہا دیاں سے نکار میں چھپو چکے بلاشک اور محبت قبول کرنے ہو تو اس سے گویا تم اس نیچر سے اسی جان بوجہ بکر یا بچیری سے اخراج کرتے ہو جو خدا نے جوانی کی صورت میں عقل اور فہم کی ترقی کے ساتھ تھا رکھ لے چھوڑو اور بدایت کے دی ہے۔ دینوی علوم کی دنیا میں آج اتنا اختلاف نہیں ہے بلکہ فہمی دنیا میں پا جاتا ہے اور اوسکی وجہ صاف ہے کہ کو اول میں عقل کو خلیل یا جاتا ہے اور دوسری میں اپنکے عکوٹ لوگوں کی بھی بھی کامیں عقل و خل نہ دیا جاوے۔ حالانکہ وہ نیبہر پاگر و بھی اپنے لئے اس قاعدہ کو درست نہیں رکھتا ہے وہ خود چاہتا ہے کہ اور لوگ اسکی بلا محبت پیروی کریں۔ لگر خود کو اور دروان کی پیروی سے بربی رکھتا ہے۔ حالانکہ خدا کی مخلوق میں ان ان تو بہلا اشرف المخلوقات ہے۔ نباتات کے ایک ایک پتے سے بھی ہم حکمت کے ڈھونڈ رہے ہیں نادر سبق رکھے ہکتے ہیں۔ پس اگرچہ عکوٹ انسان نادی اور گردنگی کا تعلیم کا محتاج پیدا کیا گیا ہے۔ اور سچے گرداور نادی کی برکت سے پاپ کے راستے سے بچکر پاگزی کی اور اور خدا کے راستہ کا ماضی نہیں ہے تاہم کسی ایک انسان یا کسی گذرے نادی یا کوئی زکر کے خلاص اور پہنچنے کو لغیر اپنی عقل کی کوئی پرکشی اور نادی سے ایمان لانا اور انہیں ان فلی مل سمجھنا ہرگز درست نہیں ہے عقل اور کاشش سوچ کی انہیں ہیں۔

ہم جسمانی انسانوں کے خلاف آپنی انہیں ہوئے ہمیشہ انہیں سے دیکھتے ہیں۔

جیسے ہے کہ روحانی یا اخلاقی صداقتون کے دیکھتے وقت مثل اذ ہے کے دوسرے سہماست چلیں اور انی انسانوں سے دیکھنا سعیوں سمجھیں! ا!

و سر جی خصلت جوانی کی سرگرمی اور سہماست اور خصلت یہ محبت کی صفت ہے

میں نہیں ہم حقیقی دین کے لائق نہیں ہو سکتے۔ اپنے اپنے حوصلت کے اختیار کرنے کی  
بم دھرم کے راستہ میں قدم رنج ہو سی نہیں سکتے۔ اس راستہ کو ہمارے  
رشیون اور سینیون نے چھپرے کی دمار سے زیادہ تر تیز قرار دیا ہے۔ لیں سیر  
چلتا کیا کوئی آسان بات ہے؟ اس راستہ میں ہزار ون خوفناک جن جھوٹ  
ہیں اور ہمیشہ ہکو گاہ کے صیبیت ناگ گڑھوں میں سر کے پل ہنک دیکی  
لھات میں رہتے ہیں ہزار ون ترغیبات کی پریان حُن و جمال دکھلا کر ہمیں فرنیتے  
کرتا چاہتی۔ ہیں اور اپنی یادو کی لگا ہوں گے ہمارے روحانی پرند کو اسی دینا  
کے چھپرے میں بند رکھنا چاہتی ہیں۔ ایک غاف اور دلخواہات سے سجن کیا  
کسی ٹپوک بچتے کام ہے؟ بچہ نبکر ہم ان پر فتح یا بی حاصل نہیں کر سکتے ہیں  
انہیں جنگ کرنے کے لئے جوانی کا زور اور حوصلہ اور عالم شباب کا جوش  
اور ولود رکار ہے۔ علاوہ اسکے وہ مرد مرد نہیں جو اپنا پیچھا چھپر اچلتا ہے  
بلکہ بجادروہ ہے جو اؤڑ ون کے سچائی میں ہمت کو کام میں لادے۔ ہمارا  
بلکہ جرج و سرم سے خالی ہو کر صرف چندر سومات اور پاہر کے اپنے دن کا  
غلام ہو رہا ہے۔ ہمارے ہم ٹھنڈے اور نیکی سے گر کر پڑا یون کے سخا  
تے حیوانوں سے بھی بدرت ہو گئے ہیں۔ ان ڈوبے ہو وون کو آجھارنا اونکنا  
پر لانا کیا فقط خیالی پا لوں اور ہمولی تدبیر سے ممکن ہے؟ سرگز نہیں۔ اسکے  
لئے نہایت سرگرم رون کی ضرورت ہے۔ جیکہ ہم آتش کے پر پکے نبکر  
جوانی کی سرگرمی اور حوصلہ کے ساتھ دھرم کے جنگ میں جدوجہد نہ کر سکی  
تباہ نہیں خونج سکتے ہیں اور نہ اور ون کو سچا سکتے ہیں۔

باقی رہی تیسری حالت وہ بھی اسی کی ناجز وہے اور جسکے بغیر حقیقی دین کیلئے  
نہیں ہوتا ہے۔ ایک طرف جہاں ہم جوانی کی سرگرمی میں مثل اُل کے ملتوی اظر

آنینکے دوسری طرف جو ایج جہانی کے لحاظ سے مثل مثیل ہے کہ زندگی اس سر کر شکی۔ صیر اسکی لگاہ میں لذات محسوسات سے پہنچ کر ہو جاتے ہیں۔ اسی طرح جہاں کا ہماری نظر وہ میں ہی وہ ویسی ہی پہنچ کر ہے۔ جب تک ہمارا جس بہت اسکی پر اداخت ہے پر وہ اجیسے اور اس لیکر جو کھانا بھی کھائیں گے پہنچ کر ہے۔ اور اور یہی ضروری جہانی ضرورت میں پوری کریں گے۔ مگر شرچہ اسکے لفڑی کے نلام میں جا لے کر میں اسی دمی کو سیدھی سادی لگداں میں ہی قناعت کر دیں گے۔ جو وقت پر ملکیا اسپر اکتفا کر دیں گے۔ جس سے صحت بدی ہافی پر اور قواری جہانی میں خواہ تجزا فتو رہ آؤے اُسی قدر اسکی بھگداشت لام سمجھ دیں گے۔ سچی نفس گشی کا اصول بھی ہے اور حقیقی بیراں کا عمل بھی سبکا نام ہے۔ میں اگر اس تبلیغ میں ہم وحدائیت قائم کریں کیونکہ انسان کی زندگی واحد اور نتیجوں صورت وہ کے ساتھ کامل ہے تو بچپن سے جہان الیتربتواس اور پر بیم اور معصومیت کی ہدایت پائے ہیں۔ جو اپنی سے خود مختاری یعنی کا نشر کی آزادی اور عقل کی مطالعہ اور گناہوں پر فتحی بھی کی عرض سے سرگرمی کا سبق حاصل کر لئے ہیں۔ مدد مانپے سے اُسطوح بیراں اور دنیوی لذات کے ناچیز ہونے کی نصیحت پاک حقیقی دین کی اعلیٰ انسویر کا منابدہ کرتے ہیں اور پھر ہر صورت کو اعتدال کے ساتھ عمل میں لائے تھے کلی روحانی ترقی کے راستے میں قدم بڑھا سکتے ہیں۔

اسے وہ مرکے مبتلا شیو۔ تم اس حقیقی تبلیغ کو دہونڈو اور اسکی وحدائیت میں ایک عالمگیر پیچے دیں کی حقیقت کو سمجھ کر طہین بنو۔ سچی ہماری آرزو ہے۔ خداوند کو پوری کرے۔ آمیں

## سیکڑیں فرقے اور عالمگیر دہم

واضح ہو کہ بر امہہ سماج کا مشن دینا کے کل سر و جد اہب کے مشن سے مز الالہ ہے کیا نہیں  
تھیو دیکا نہیں کنٹیشنیں کیا پارسی کیا بودہ۔ کیا عیسائی کیا اسلام اور کیا ہندوں کے بیش  
شکست سکھ اور جین وغیرہ سیکڑوں پرانے فرقے اور کیا آریہ سماجی اور فوجہائی  
وغیرہ نے کوئی بھی اون میں سے ایسا نہیں جو بر امہہ سماج کا کلی مشن رکھتا ہو۔ اور کیوں نہ  
رکھتا وہ تو کل سیکڑیں اصولوں پر بنی ہیں۔ پس کیوں نہ مکن تھا کہ سیکڑیں فرقے عالمگیر دہم  
کے مشن کو اختیار کر لے وہ سکڑیں نہیں رہ سکتے تھے اور اگر وہ سکڑیں نہ سبتو  
اور عالمگیر اصولوں پر قائم ہوئے تو پھر بر امہہ سماج کے جنم لینے کی کیا ضرورت  
ہوتی اور نیز اسکے مشن سے ہی فائدہ کون اوپہا تاں

اہم بیان کی کسی قدر ہم اور بھی تشریح کرتے ہیں:- مذکورہ بالا کل مذاہب کی  
عقیدہ رہد اصول کوئے ماننے سے کوئی لاؤں مذہب کا پیر و سماج جاتا ہے، عالمگیر  
دھرم کے عالمگیر اصولوں سے ابھی قبل کرنے سے کل روحاںی نزدیکی آجائی  
ہے، مختلف ہے علاوہ اسکے کہ اکثر وہ میں ہمارے اصولی موجودہ رنگ بنتی  
ہیں کل کے کل موجود ہمیں جس کسی میں وہ سمجھی پڑے بھی جانتے ہیں تو اس میں بھی مثل قی  
اور فاہب کے پہتے فضول مسائل کے ماننے کی قیدیں یا یہی بھی ہوئی ہیں کہ جس سے مثل  
اور وہ کسی اوسکا بھی عالمگیر پن جاتا رہا ہے۔ اور وہ بھی مثل اونہیں کے سیکڑیں بن گیا ہے  
پہ فضول مسائل ( بلا حماڑا سکے کہ اون میں سے کقدر اور کہاں تک حصہ یا نظر میں  
بہت سے ہیں۔ منٹا ہتوں میں کسی ایک یا ایک سے زیادہ الہامی کتاب کے ماننے کی قید

بہنوں میں کسی ایک یا ایک سے زیادہ پیغمبرانے کی قید لعபون میں اور اگر کی قید لعپن میں  
دینا کے تمام سعیہ و ان اور سادہ وون میں اتحاد (امانی) اور ساری کتب مقدسہ میں اتفاق  
اور نیز راد شاہ وقت کی اطاعت کرنے کی قیود لگی ہوئی ہیں۔ بعض میں مخصوص جماعتی  
وضع و قطع اور لباس رکھنے کی قیود۔ کسی میں بعض مخصوص رسوم کی قید (بالحاجۃ اسکے  
کہ وہ رسوم الصاف پر مبنی ہیں یا نہیں) اور علی نہال قیاس یہ کل باتیں عالمگیر دہرم  
کے عالمگیر اصولوں کے خلاف ہیں اور پر ایمہ سماج کا جوشن بیان کیا گیا ہے۔ وہ صاف  
ٹو سٹے اونکے مخالف ہے۔ کیونکہ اوس میں ظاہر کر لگا گیا ہے۔ کہ ہر لکھ شخص جو پر اتنا  
کے اس حجج میں داخل ہوا اوس کا اصل مقصود ہی ہے کہ وہ پر اتنا اور اتنا کے جوگ کے ساتھ  
روحانی رنگی یعنی مودہ اور گناہوں سے مکتنی اور دہرم جوں پاکر پر امند حاصل کرے۔  
اپ صاف ظاہر ہے کہ پر اتنا بھی مودہ کیڑیں نہ اہب کاشن نہیں اور نہ ہو سکتا ہے  
اگر اونکے پیروں سے پونچھوٹنگ کہ بھائی تھہارے عقیدہ کے قبول کرنے سے خلیل کیا  
تو وہ جواب دیں گے کہ بہشت کا لئنا۔ اور وہ فخر سے بچنا یا اچھے گھر میں دوبارہ خشم ہاپا۔  
وہ بہہ نہیں کہنے کی کہ پر اتنا کا لئنا۔ کہ جکے لئے سے مودہ اور گناہوں سے سنبھات اور دہرم  
جوں اور پر امند حاصل ہوتا ہے۔ پر ایمہ سماج کے عقیدہ کے موافق پر اتنا (خدا)  
ہی تمام خوبیوں کا کامل منبع ہے۔ اسی کے لئے سے کل روحانی خواہشیں کل و جانی  
ضرورتیں اوری ہو سکتی ہیں۔ روح کا حقیقی بہشت بھی وہی ہے۔ اوسکو چوڑکاری کوئی  
اور خابجی بہشت نہیں ہے۔ پس خود کر داں دلوں جو ابون میں۔ ان دلوں مقام  
میں کس قدر زین اور آسان کا فرق ہے۔ کشید رات اور دن کا فرق ہے۔ کس قدر تا۔

لے یہ قیود نو بہانے نہ بکھر دیں جکو بانی اور زیر اگر مہا کا کیسے ہندیں مذاہیں کہنے پڑے اور اپنی  
عمر کا بہت بڑا حصہ بر ایمہ سماج کی ترقی میں صرف کیا تھا اور آخری دونوں میں جن ایسے اصولوں کا دل دیوں سے  
اد کے عقایر تو عالمگیر نکل جیں۔ کے باختہ ایک ترقی کے باقی کھلاے کہ جکو لوہا ان کئے ہیں۔

اوکا جواب بھیکت اوس طالب علم کے جواب موافق ہے کہ جو کالج میں بے اتنے کی ڈگری کے لئے پڑھتا ہے اور پوچھتے پر صاف کہہ دیا ہو کہ کالج میں میرے پڑھنے کا مقصد ہے اتنے کی ڈگری حاصل کرتا ہے۔ لہر سوال کو کہ جسراستے ملنا تو تمہاری تعلیم کی غرض نہیں وہ کہیا گا ہرگز نہیں مجھے رجسٹر اسے کچھ مطلب نہیں میھے اوسکی صورت دیکھنے کی بھی ضرورت نہیں۔ جھوکو تو یوں وہی کی مسخرہ کتب کے پڑھنے اور بعد اسخان اوسکے تاخیلی سرٹیفیکٹ سے کام ہے۔ ناپس کے پیروں نے جما بھی اسی قسم کا ہے۔ اون سے پوچھو۔ یہ تمہاری عبادت کس نئے و درود اور سجیل اور زندگی اور نیشنل سینیٹر ون اور دیگر سینیٹر ون باخوان ہے ایمان کس نے؟ وہ نئیگی سخا اور بہشت ملزمان کے لئے پھر سوال از دن کی بھی نہیں۔ یہ سخا اور بہشت خدا میں ہے اور اوسکے ملنے پر بوقوف ہے اکنیک ہرگز نہیں۔ جس سے بھی بہا کوئی ہل سکتا ہے بہلا اوسکا بھی کوئی درشن پاس کسی ہے۔ اوس سے بھی کوئی اس زمان میں ہمکلام ہو سکتا ہے با اوسکی بھی سمجھتے ہیں کوئی رہ سکتے ہو۔ جھوکو اوسکے احکام سے کام جے کہ جو کام ہے جی پیچیرہ سخن کے ذریعہ ظاہر ہوئے ہیں رجیکہ ما قہ اسکی اتفاقیہ ماننا ہو گئی تھی؛ اونکو پڑھ لینا اور جان لینا اور جہاں تک ہو سکے عمل کر لینے سے مطلب ہے۔ بعد مرنیکے بعد اس طالب علم کی ڈگری کی طرح (اضافہ کے دن جھوکو بہشت میں چانے کے بعد اس سرٹیفیکٹ مل جائیگا) بہشت والے ہمکو خدا کا تاخیلی سرٹیفیکٹ دیکھو وہیں کر لینے اور دنام ہر جو کام سے بھیت کے لئے زندگی لیسے کر لینے۔ ہمکو بہشت میں ہو بھیت کا مرے اور نہ کسے سرٹیفیکٹ کی ضرورت ہے۔ خود خدا سے نہ ہم مل ہی سکتے ہیں اور نہ ہمکو اوسکی ضرورت ہو۔ لپی صاف ظاہر ہے کہ ان لوگوں کے نزدیک خدا سے اس ن کا براہ راست کوئی واطھ نہیں۔ انکے نزدیک خدا اونکا صرف جاکم ہے کہ جیکے ماتھے ذائق اور براہ راست کو یعنی عشق نہیں۔ صرف اوسکے کچھ احکام روہ ہی بچکے نزدیک ایک نہیں (جو کسی زمانہ میں)۔

بوجھی ہیں، دنچین سے وابط ہے اور مرئی کے بعد خدا نے جو بہشت بنار کیا ہے اور اسکی  
سیکھ کے افزار اور حضور علی مسافر اشی وغیرہ کی بنابر سر شیکھیت شامل کر کے دھن  
پہنچائے ہیں کیا ہیں کہ جوگ کلنا ہم ہے اور پر اتنا کے درشن پائے ہکام  
ہوئے اور صحبت اولہائے سے کیا مراد ہے اور روح اور اسکے قوائے دلیل  
کی ترقی سے کیا خرض ہے۔!

ہم بیان سے صاف ظاہر ہے کہ پر احمد سماج کا شرمن، دعائی زندگی کے بارے  
بیسی بالکل نہ ہے۔ پر احمد سماج کے شرمن کے موافق خدا کا امدادی رو حانی  
زندگی کا اصل مقصد ہے۔ وہی کل خوبیوں کا کامل پیش ہے۔ وہی روح کے  
نہایت تذکیر ہے۔ یعنی اوس سے نہ دیکھو شتریا۔ اور عقیقی رشتہ اور  
کیمیا نہیں وہی رو حانی زندگی کی جان ہے۔ پس بغیر اوس کے علم کے رو حانی  
ترقی جی مکن نہیں۔ اوسکے احکام کے مانند اور علی ہیں لائے کیجھی اس لئے  
ہدایت ہے۔ کہ بغیر اوسکے اوس سے میل نا مکن ہے۔ جب درجہ ہم راستی  
اندیش۔ رحم اور محبت وغیرہ صفات کی ہیروی کرتے ہیں۔ جب درجہ خود کی  
کو فراموش کرتے ہیں۔ اوسی درجہ اوسکے ماتھہ زیادہ سے زیادہ میل حاصل کرنے  
کا میل ہوتے ہیں۔ اوسکا میل ہی رو حج کو موہا اور بابے سے شاست ویسا ہے اور  
دھرم بہا کو پیدا کرتا ہے اور قوائے رو حانی کو ترقی دینا ہے۔ یہ ترقی  
ہم، سکی طرف زیادہ ہے زیادہ مالوں کر لئے ہے اور اس مالش اور پریم کے  
لئے دوسری تذکیری نصیب ہوتی ہے۔ پس یہ میل ہی آلات کے۔ لیکن اگر کوئی کاشت  
بھے۔ پر احمد کا بہشت کوئی خارجی نہیں اسکا بہشت خود تند ابھے۔ پس خدا نے خدا نے  
اور پریم اوسکے لئے اور کوئی نہیں ہو سکتا۔ اور اس لئے خدا کو چاننا اور اوتھے حاصل  
کرنا ہے اوسکا دھرم اور پی اوسکا استجے اعلیٰ مقصد ہے۔ یہ خدا کا میل خارجی نہیں

بلکہ حقیقی ہے۔ جیہیں میں کی کل شرطی موجود ہوئی ہیں۔ یعنی روحاں کی آنکھ سے ادھر کا  
درستن۔ روحاں کی کان سے اوسکے کلام کا سنا جاتا ہے۔ روحاں کی تاک سے تو بھی پریزگی کی  
خوشبو حوصل کرنا اور روحاں کی خور سے اوسکی صحوت کا لطف یعنی پر ماٹھہ بھوک کرنا مادہ  
اوہ طیور پر۔ اوسکے ان حقیقی رشتوں کی معرفت سے ہمیشہ کے لئے بخوب اور ہر قسم کی سکھی  
اور راذشیہ اور شکوک سے آزاد ہو گناہ جسمہ ہم اپنے کوہیں نکر کر جکو ہیں یعنی جس سے  
وہی اوسکا حیثیتی مایا۔ وہی دوست۔ وہی نادی وہی سنجاتا وہندہ اور۔ وہی  
آئندہ کا وہ خدا ہر ہو جاتا ہے چنانچہ یہ کوئی نبی ایجاد نہیں۔ وہاں میں عکس ہر دن ملاؤں  
(ہر کاک اور ہر قوم میں) ایسے لذت رکھے ہیں کہ جہنوں نے خدا کوہی پنا سب کچھ دیکھا  
ہے اور صرف ایک سچ سمجھہ اوسی کی تلاش کی تھی اور اوسکو یہ کہ ہر عرب ہر یونانی شہر ایک  
لکھا نہیں۔ جہاں تماں گوکاک۔ ٹارو۔ بڈہ جنگ۔ ہاتھ جپتی۔ کبھر۔ بکارام۔ ڈیپوڈ۔  
عکسے۔ پال۔ ٹیپو و ڈور پار کر نام میہن رکے دغیرہ ہٹھیر کھنکڑ دن جہاں تماں ہم۔ ہر ہر ہر  
انہاں کے سلسلہ فریتے کہ جو اپنے اپنے زمانے میں روحاں کی زندگی کے حصول کے  
ساتھ دہرہ کی ہادیت کا ایک ایک قدم آگے بڑھانے رہے ہیں۔  
پس پہ بزرگ حکیموں کا بزرگ ہوئے۔ برا جو سماج کے ہادیان ہی اوسی میں اونکھی  
وہ سماجی حقیقی بنشے کے حصول کو اوسی روحاں کی لعنت کو عالم کرنا چاہتی ہے تاکہ  
جو لوگ۔ صرف ان بزرگوں کے زبانی مقلدیں رہے ہیں اور عجلی زندگی میں اونکھی  
بیکاری کا باکھل انکار کرنے ہیں اور خدا کو رجروں کی زندگی اور رہان ہے جو  
زندگی کے مقصد اور حصول کی طرف رجوع ہوں کہ جیکی وہ بزرگ اپنی زندگی  
میں مٹا لیں گے ہیں۔ اور نیز جو لوگ صرف دہرہ کے نیک ایک جزو (اونکھی) کو پس  
بہکت یا جو گی باہر اگی یا گایا۔ وغیرہ کے نام سے علیحدہ علیحدہ فرتوں میں تھیں۔

ہو کر نایاب دوستکار کو ہر ایک بھجتے ہیں اور اسین لطفتے اور جہل گلے اور لفڑت رکھتے ہیں وہ برا جوہہ و ہرم میں وہ ہرم کی پوری صورت دیکھ کر اور اپنے اپنے جزوی ہرم یہاں کو کمل کے اندر موجود پاگر اور کمل کے حصوں کے لئے ہر ایک کی خوبی کو ضروری پانکڑا سخاف چھوڑ کر ایک ہو جائیں اور اوس الفاق اور اتحاد کی صورت میں کریں کہ جو دو ہرم کے کمل اور صلح کمل کے ہوئے سو مزدوج اعمال ہوئی چاہے۔

سیار کریں وہ جو اس عالمگیر دہرم کو تجویز ہیں اور عالمگیر دہرم اور ایمان کے یقینیہ: اور عالمگیر پیغمبر کی ترمی پائے کی غرض سے سکھر ہیں پس نوہنہن ہر کے ترک ایسیتے ہیں اور نیز دنیا میں اس ناپاک روحانی گناہ اور یا یا کسی کی غرض کی شخص سے ضم ای کا مار لیکر حید و چہب کریتے ہیں اور اپنی فکر۔ گناہ اور رافضان میں اس نیز حقیقی کی پرسکی تباہ کر کریتے ہیں ملے

# استھار

رسالہ دہرم حبیون (جو ماہوار نکلتا ہے) ۔ ۔ ۔ قیمت چھ آنڈا

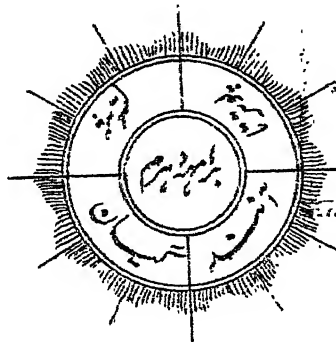
محشری دیو میڈر نا تھہ ہا کر کے بر احمد دہرم کے نگالی پیا کہیا اونکا ہند میں  
ترجمہ کل کتاب کے لئے جو قریاً تین سو صفحہ کی ہوگی ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔

بر احمد دہرم نگہداشتا ہندی بیسا شایں جسین دہرم کے سارے نو گایاں  
اور موقع موقع پر کثرت سے شاستروں کے حوالہ یہی ہنگے ہیں۔ لکھتی اور دہرم حبیون کے  
خواستگاروں کے لئے ایک نایاب نسخہ (عنقریب جیسی)



# مراہ الدین

حصہ دوام



لا ہو

پنجابی پریس لا ہو میں چما

۸۳۷

# اسنہار

مرقومہ ذیل کتابین میں جو دس ہر م جیوں کے پاس نقد قیمت بیہنے سے حاصل ہو سکتی ہیں۔

## نام کتاب قیمت فی جملہ

|                                                                             |      |
|-----------------------------------------------------------------------------|------|
| بُنیا دالا میان بر امہہ دہر صلار دو) .....                                  | سر ۲ |
| مزہب اور عقل (اردو) .....                                                   | لار  |
| لیلادی مکا سو اخ نغمہ ر (اردو) .....                                        | سر   |
| اسرار دینیہ ر (اردو) .....                                                  | سر   |
| سمیری زندگی کامیشن ر (اردو) .....                                           | سر   |
| بر امہہ سماج۔ اُسکے مقاصد اور عقائد اُسکا پیام اور اُسکی تعلیم (اردو) ..... | سر   |
| آدمیش بر امہور بر امہوکی زندگی کا سراج (اردو دین) .....                     | سر   |
| مراء الدین حقدہ اول (اردو) .....                                            | سر   |
| آ درش بر امہور ہندی زبان اور دیوناگری حروف میں) .....                       | سر   |
| ایسا نستا پیدہتی ر پر ما تا کی عبادت کا طریقہ ہندی میں) .....               | ان   |
| ستگیت پتیا ولی رہ ہجنون کی کتاب ہندی زبان اور دیوناگری حروف میں) .....      | ان   |

لورٹ س مکمل ڈیک اس قیمت کے علاوہ دنیا پر بیکار۔

## فہرست مضمایں

| صفحہ | نام                                                      |
|------|----------------------------------------------------------|
| ۲    | دیباچہ                                                   |
| ۳    | بیگتی کیا چیز ہے                                         |
| ۱۷   | گیان اور بیگتی                                           |
| ۲۳   | گنہ اور اُس سے مکتنی                                     |
| ۲۸   | روحانی لوچا                                              |
| ۵۵   | اپسی نندگی اور اُس کے ساتھ روحانی ترقی کا لانہ تھا سلسلہ |

## پیاچہ

چھم دلیست سے اپنے احباب کی خوبی سے اُن تمام مضمایں کو مرتب کر کے کہ کی صورت میں شائع کرتے ہیں کہ جو ہم نے رسالہ پیرا دریں میں وقتاً لگہ کر مشتہر کیے تھے اور اس نئی کتاب کا نام ہراہ ال دین رکھتے ہیں جو کہ یہ مضمایں اپنے لفڑی عاکے لحاظ سے کئی حصوں میں تقسیم کی گئے ہیں اسیلے اُنہیں کے اعتیاں اس کتاب کو ہی ہم نے کئی حصوں میں تقسیم کر دیا ہے چنانچہ یہ مراد الدین کا دوسرا بیکار جو شہر ہوتا ہے۔ پہلے حصہ میں کل اپنے مضمایں کو کہے ہیں کہ جسے مذہب کی اصلاحیت۔ ایمان اور علم کا نقشہ اور سیکھی میں اور عالمگیر دین کی حقیقت ظاہر ہوتی ہے۔ دوسرے حصہ میں وہ مضمایں دیج ہیں کہ جو عرب رنسانی کے مختلف ثناں کو خدا کے ساتھ ظاہر کرتے ہیں۔ اُس کی بہگتی کیا ہے ہم گیان اور بہگتی میں کیا رشتہ ہے، اگر کیا ہے اور گہر کار کیونکر اُس سے مکنی پاتا ہے؟ خدا کی روحانی پوچا کیونکر ہوئی ہے اور اس کا ساتھ پھر اسی موقع کا ابڑی تعلق کسطور کا ہے؟ اُنہیں امر کہ اس حقیقت میں جیان کیا گیا اور اُن مضمایں کو دربارہ چھاپتے وقت حسیہ ضرورت کہیں کہیں مناسبتیں ایضاً دی جائیں اصلاح بھی کی گئی ہے اور حقیقت المقدور اُن امور کا خیال رکھا گیا ہے کہ جس سے یہ کتاب ہر فرق اور جماعت اور عین کے پڑھنے کے لایت ہو۔ پہنچا اسپر اپنی برکت نازل کر دین اور راستے اپنی پیاری اولاد کے لیے قبول کریں۔

خدا کی طرف سے

نوع انسان کا خدمت گزار

لاؤور۔ استحمدہ بہرہ

## بھگتی کیا چیز ہے؟

کیا اس ملک کے اہل ہنود میں سے ایسا بھی کوئی انسان ہو گا جس نے کہی اس لفظ پر یقینی  
کو جو پر حقیقت مُخداں مضمون ہے اور پر درج کیا گیا ہے نہ مُنا ہوا جو مشہور ہماں والوں  
پہلے نہ مانوں ہیں وقار نے رہے ہیں اُن میں سے کسی کے نام اور کام پر محبت آہی  
کا ذکر اُس کے کافی نہ پہنچا ہو؟ نہ صرف مُتنا بلکہ ہمارا تو یہ بھی یقین ہے کہ بعضوں  
کا سکوا چھپی طرح سوچا اور خیال کیا ہو گا۔ اُن اس موقع پر اس قدر ہم ضرور کہیں گے  
کہ انقلاب پر زمانہ سے جبکہ آنے والے علم کا اس ملک سے سُر دُب ہوا اور تاریخیں جھیلتے  
ان پیارے نگاہ جمایا تو اس لفظ پر یقینی کے بھی اصلی مدعای سمجھنے والے اور حقیقی معنوں کو پہنچنے  
وہ لے صرفہ بہتر سے نام لوگ باقی رکھنے یہ گتی جس صورت میں آج ہمارے لدکے میں  
ویکنے ہیں اُن سب سے اور زمانہ کحال کے بھگتی لوگ جن شکل اور شبات کے ساتھ عموم اُنکو  
لڑا ہر کو کر دیتے ہیں۔ ہم اتنا لوگ ٹسونہ یعنی حیرت اور جبکہ کی اُنکوں سے دیکھتے ہیں اور یہ  
ویکھنا اُنکا کسی بلا وجہ کامل کے نہیں ہے بلکہ دلیل اُنکو ایسی بیان ہے کہ جسکو ہر ایک  
شخص راجح نہ سمجھتا اور نہ اور نہ سست میں فرق دیکھنے کے لیے کافی عقل رکھتا ہے جسونی تحریر کرنا  
ہے۔ اب ہم مناسب سمجھتے ہیں کہ اپنے ناظرین کے حاضر کے لیے یہ گتی کی تعلیمات  
کچھ خلا جر کریں۔ درست کے سروپ رصورت (اجھیں رعایات) اور گنون رخص کل م کا  
اس موقع پر کچھ بیان کریں۔ یہ گتی کچھ شری نارو بھی ہمارا جئے جو زس کا اپنے  
سو تر وری میں بیان کریں ہے اُن کو سُر دل میں درج کر کے اپنی ناقص سمجھیکے نقی  
تشریح کے ساتھ دکا کر دیں۔ تھوڑی نہ سائی سے کسی میں کچھ کہنا بھارا کافی نہیں  
الا جرن بھگتوں۔ ہم اتنا اون۔ رکھیوں۔ درستیوں۔ درستیوں پر ہمارے ہستے

بہایوں کا عقیدہ ہے اُنکے سچے اور پاک خیالات کو اپنے بہایوں میں شائع کرنا ہم خود اپنا فرض سمجھتے ہیں جنما سچے تیرسے الہبک میں پندرہ ہویں سے لیکر بیسویں سو ترہک بہگتی کے چھنون لیختے علمات کو اس طور پر بیان کیا ہے۔

### تہلکا نیواڑھ نامہ دا ت ۱۷ ।

معنی۔ کمی متوں کے بہید سے اُسکے رہگتی کے چھنون کو کہتے ہیں۔ ۱۵

### ہڑا دیس تر راگ ہنی پا را شا ری ۱۸ ।

معنی۔ بوچا کے وقت الہبک رمحبت کا ہونا یہ پار استراچارج کا مت ہے۔ ۱۶

### کشادی سیتی گاری ۱۹ ।

معنی۔ گرگا چارج لہبکوں کی اکھا بارما وغیرہ میں ہی خالص محبت کے انہیاں کو بہگت کہتے ہیں۔ ۱۷

### گرا تر تی دی ری دھ نے تی شا ری دل تی ۲۰ ।

معنی۔ شانڈ لیا چارج کے مت میں آتا یعنے روح انسانی جس خواہش نصانی کی طرف رُجھ کری ہو اس کے خلاف پہا و پیدا کرنیکو بہگتی کہتے ہیں۔ ۱۸

### نام دس ت ن دیتیا دی لام ا را تا ت دی س م را تو

### پر م دیا دکل نے تی ۲۱ ।

معنی۔ لیکن ہر سری ناروجی تو سب طحی ایک پریشوریں ہی سب آچار دن کو ارین کر دیئے اور نیز بغیر باد الہی ایک لمحہ بھی چین اور قرار نہ ہے یعنی بیاں کل ہر وہ ہو جائیک بہگتی کہتے ہیں۔ ۱۹

### گر سی دی و مے دے ۲۰ ।

معنی۔ اور دفعہ میں بھی بھی ہیک ہے۔

جانا چاہیے کہ یہ ہمگتی ہے کہ صرف پہنچنے کو ہم نے ابھی اور پڑکر کیا ہے حقیقت یعنی بالمعنی ایک پرمیشور ہی سے ہو سکتی ہے جیسا کہ شرمناواروجی کے احوال سے ثابت ہے کیونکہ ایک پرمیشور ہی کا اعلیٰ صورت ہمگتی اور پریم کامبیار ہے اسی کے صرف اُسی سے ہمارے قومی ہمگتی کا ہونا ممکن ہے کیونکہ یہ تو ہم سب لوگوں کا دلی اور طبعی عقیدہ ہے کہ ایک پرمیشور ہی ہم سب پریما اور پر ورش کرنے والا ہے اُسی کی حجت کے نیز پریم کی ہم زیست کا مختلف اٹھاتے ہیں اور صرف اُسی سے ہماری عقل-فوت-اُور اک-گیان اور پریم یعنی محبت و غیرہ صفت انسانی کا جو درحقیقت ہماری روحانی ترقی کے اسباب ہیں ظہور ہو گا ہے۔ مرتباً اور جینا بھی ہمارا ایک اُسی رب العالمین کے قبضہ میں ہے گیان اور کرم اندر بیان کل اس باب جسمی حس سے ہم آرہتہ اور پرستہ ہیں انکا وجوہی ایک اُسی کی قدرت کا ملے ہو گا ہے کھانے پینے کی اشیا، جنستہ ہماری روزمرہ راست دُنیا کی زیست متعلق ہے ایک اُسی حافظ حقیقی کی بخشش ہیں یہاں تک کہ جو شیا ہمارے دیکھنے سُننے سو نکھنے اور مُش کرنے میں آئی ہیں اور جو اس خس سے پہچانی جاتی ہیں اور جو ہماری بہتری کا موجب ہیں یہی ہیں یہ سب اُسی قادر بُطلق کی قدرت کا طرکے عطیتیہ ہیں۔ آہا! کیا کیا ہملا اُسی کی عجیب اور غریبیت اُس کی راست دُنیا کے کارخانوں میں دیکھی جاتی ہے؟ وہ کیا کیا ہملا اُسی کے مخزون تراوون ہماری ترقی اور بہبود اور بہتری کا ذریعہ ہو رہے ہیں جنکی طرف ہماری کامل بخشاد جانے سے ہم اپنے دُنیوی دالہین کو بہول اُسی کو محض حقیقی دیکھو۔ والدیا والدہ حقیقی سے مُلقب کرنےکے لایق ہوتے ہیں! اس بھان اللہ اکس محبت پر رانہ کے ساتھ اُسے ان کے بیٹھ سے بہآمد ہونے کے پیشتری اپستان مادر جی ہیں ہماری پر ورش کی خرض سے دُودھ پیدا کیا اور بعدہ ہمارے دالہین کے دلوں میں کس نور کی محبت دُلکر ہماری طرف محبت اور اُس ظاہر کرنے کو اکل کیا کہ جس سے انہوں نے ہماری تخلیف کو اپنی تخلیف پر بخشہ فوق دیا اور

ہماری پرورش میں صدقے سے م Freed ہو جانا اپنا فرض ہے !! چنانچہ جو محبت خالص اور پاک والدین کو اپنی اولاد سے ابتداء میں ہوتی ہے وہ عام پر اظہر ان شخصیتیں ہے شیراواری کے بعد جب عناد بنا تاہی تک چباتے اور کھانے اور خشم کرنے کے قابل ہوئے تھے اپنی عین جنت کے ساتھ وہ سامان ہی اُس نے ہمکو دیے چرس سے کامل طور پر ہماری جسمانی پرورش ہوتی ہے اور ان سب کے علاوہ ہماری روحانی ترقی کو خاص تقدیر کر کھراں کی ترقی کے سامان ہے کہ شل ہدیہ حیی بیباک پیتواس اور پریتھم وغیرہ شامل ہو جانی لیں گی خشین کہ جنکی اپری ماہیت جاننے پر ہم اپنی روحانی ترقی کے باعث ہوتے ہیں۔

اُن کیا ہم ان سب بالوں کے روزہ روزہ دیکھتے اور نیز پریشان کے ان کوشل یہیوں یعنی توہن رحمت کے اصول نکلو ہرگز اور یہیکہ میں ناکسخی صورت میں پڑھ کر نہیں پہنچ سوال دال جتنی کے منگل میں اور پریتھم سندھ ہو یہیوں کا ستر ہو ہمیں پڑھتے ہیں ہا اگر کہ کہا جاوے سے کہتے ہیں ہماری دوستی یہ حالت نہیں اور ہم اگر کہ دل دل ہیں پڑھ کر ہرگز غصہ ہنہی کے جو کسی کریم کی غفل پر محتقد ہو کر کوئی گندرا کو پڑھنے اصلی تھہر دشمنوں کی بھیتا ہے اور جو کوئی نکایت ہے تو پریشان ہوئے ہے اس پریشان خیر خواہ حقیقتی کی وجہ پر اس کی کسر ہے بلکہ ہمیں کہتے ہے اس عقیدہ کے ساتھ کہ اُسی سے ہمارے کل غصوں کی سلسلہ بسوگی اُسی سے ہمارے کل غصہ یہی اور دُنیادی اور جانشی و جنگی وسیعی ہے جو روحانی ترقی کا اصلی مخرج ہو کر یہیکہ پہاڑ سنتے مدعایں کا سیاہ کر کے افتداد و شدختی و چکا تقدیر ہے کہ چلی محبت کا اُسی میں قربان کریں تو غدر کرنا چاہیے کہ ہم کسی بھاہی غلطی میں نہیں ہیں اور ہماری کسی بات کا خاتم ہے۔

یہی دسم لوگوں پر اچھی طرح خدا ہر ہمکو پریشان کے یہاں وہ جو شہ ہے وہ بالش نہیں بلکہ اس خالق ہے نیاز کی پیدا کی ہو جو اُسی شہ ہو گی چتنا بچھا اسی بنا پر جا رہے بزرگ کے اپنے اندر کو ایک سیوا و قیمی کہا ہوا اور وہ سے مذہبی والوں نے بھی دوسرا باغلوں میں

وادھدہ لاش رک گردا ہے پس جب علاوہ اس قادھ طلوع کے جو شے ہے وہ اس کی قدرت کا  
مذوہن ہے تو ظاہر ہے کہ اس مذوہنیا شے کو اسے اپنے نیک ارادے سے جو صفت کے ساتھ پیدا  
کیا ہے اسی صفت کے اٹھار کو وہ شے طاقت رکھتی ہے اور کہلے ہیں اپنے نابھ کا حلقہ کی  
علاوہ جب اس کی کسی دوسری مخلوق سے پریتی ایسی محبت کریں گے تو ہم ضرور اس سے اس  
خوبی کو حاصل کر سکتے ہو جاتی نے اس ہیں پیدا کی ہے چنانچہ اگر ہم کسی خوبی کو اپنے  
محبت میں فدا ہوویں تو ہم اس سے کیا فائدہ اپنے سکپن گے؟ ضرور اس خضنو کے دلیک  
جس کو خوبی کے معلوم کرنے کی طاقت دیکھی ہے ہم خوبی خار کر سکتے ہیں اگر یہ کسی شے  
نہ ہاتھی خل غدہ وغیرہ سے اس پیدا کریں تو ہم سچے ہو گوک سے سیری حاصل کر سکے اور کیا فائدہ  
اپنے کرنے پڑتے ہیں؟ اپنے حقیقت ہو گوک پر مستور نہ جس میں جو گوئں دیا ہے وہ صرف اسی کے اٹھار کی  
طاقت رکھتا ہے اور نہیں جیسے افتاب اس فریبا میں رہ سکی اور حرارت دینے کے لیے ضروری  
ہے گریسی کو بیٹھا پیدا کر لے کر طاقت نہیں رکھتا۔ ہو گوکی مدد سے ہم وہ کم شنی کر سکتے ہیں اور  
جس سے ہماری نیت متعلق ہے وہ بھی غذہ کو کام نہیں دی سکتی لیکن اس سے ہماری بیوک  
کی سیری پر گز نہیں ہو سکتی غذہ کا عقیر بھی نہیں متعلق جس میں کو جس نئے  
وی صفت کے ساتھ پیدا کیا ہے؟ جیسے یہ نیت کے اٹھار کو وہ شے قدرت کہنی ہے پر خلاف  
اسکے حکم کے عمل کیا ہے اور ہرگز نہ گز نہیں ہے۔ اب خود کا مقام ہے کہ اگر یہم خدا وغیرہ  
کسی ضرر جنمی کے رفع کرنے کی خوازت میں پیدا اور شہادت میں کتبہ کو طلاق میں رکھ کر افتاب  
کا سرشاریا اسکی پوچھا کر نیکو شنیدہ ہو جائیں تو ہماری کوئی غلطی ہے یا جب کہیں ہماری  
سے اب ٹھنڈک اور دل یچھیں ہو رہا ہو اسکے رفع کرنے کے لیے یہم جوایے پائی پہنچنے کے  
شری بھیگوت گیا کی پاہ طستہ ہیں اپنی پیاس مٹا نہیں ہیں تو ہماری کسی جیالت ہے پہنچا  
اگر اصل مذوہن کے خیال کے ساتھ بکھو جیت اور افسوس کا مقام نہیں ہے کہ ہم ہر شے کی خشتی

او صہیلت اور مزاج کے بغیر تحقیقات ہیں اُس شے کے اپا سک بجا تے ہیں اور اُسی میں اپنی سمجھی محبت ظاہر کر کے اُس کو اپنی مراد کا پورا کرنے والا اور تکلیف کا آسان کرنے والا اور سچا خیال نہیں جان سمجھیکے بہگت اور وہن بجا ترین ہے اس سے زیادہ حیرت انگیز اور افسوس اور صدمہ کا دینے والا اور کیا امر ہو گا کہ ہم شری ہبگوت گیتا کے پاٹھ سے پیاس نہ ہو جا عقیدہ کر کھین اور اپنی اُس بیش بہا بہگتی کو صحیح اور احتج طور پر استعمال ہیں نہ لاکر اور نہیں زمبا اتماؤ کے موجب بچوں پر جیسا کہ ابھی ہئے شری نارو جی کے بچوں کو اور پر درج کیا ہے تو بھن نہ کر کے اپنی حیات اپری اور راحت تحقیقی کے پہل کو موت اور رنج اور سکالیفت سے بدل کر غارت کریں۔ اے بہا یا بہا جس صفت کا جن میں نہ ہو زین اُس سے ہم کسی بھی صدق محبت کا رانہ بھاری یعنی پوتہ بھتی کیون نہ کریں مگر یہ گز نہ گز اُس سے مستفی نہیں ہو سکتے ہیں۔ حلوے کو عام محبت سے ہی مٹھے سے لگانے میں زبان کو اُس کی شیرینی کا فرد ملتا ہے لا اچھ کو چاہے کسی ہی محبت کے ساتھ مٹھے میں ڈالو گز شیرین پن کی لذت کا پیدا ہو نہ یعنی ممکن ہے ہم سب کا اول فرض یہ ہے کہ بہگت کہلانے سے پیشتر ہم اول اس بات کا فیصلہ کر لیوں کہ بہگت کیا ہے اور ہمکو اس کے ویلے سے کس غرض اور دعا کے پورا کرنے کی ضرورت ہے کیونکہ ہر انسان میں پیشوئے نے بدھی رعقل)، اور پہیاں رتیز کی طاقت صرف ایسے بختی ہے کہ وہ ہر شے کے حصول کیلئے اول سے ہی اُس کی تراہی مناسب کا تفصیل کر سکے بعدہ جس مدعایں کامیاب ہو نیکی ضرورت سمجھے اُس کی خوبی اور خاصیت پر فکر کرے بعد ازان اپنی غرض کے پورا کرنے کے لیے اُسی کو ذیبو گر دانے جس سے اُس کے سطح کا حال ہونا ممکن اور واجہت کا ہو بعدہ اُس فریمہ کو اپنا بھتی گردانہ کرنا اور مدعایں کامیابی حاصل کرے۔ اے پیارے بہگتو! اگر بہگت سے بجز اسکے ہم اس اور مدعایں ہے کہ ہمارا آٹھا میں روز بروز پر یہم اور امنہ کی ترقی ہو۔ بھاری آنمار و زبردست حقیقی کا لطف اُہما وے اور حرص وہ موس دُنیا وی اور لذت

نفسانی ہیں ہی مبتلا ہو کر گناہوں کا شکار ہے بجاوے۔ کام۔ کرو وحد۔ لوحہ۔ موہ۔  
وغیرہ جو حیاتی جنپات ہمارے ساتھ ہیں اور جو جد سے چرکھ پر اپنی طرف لیجا کر گناہ کا باعث ہے  
ہیں اور ہم کو ناپاک اور پیداہنا ہنسکی تھا لیف ہیں ڈالتے ہیں انکو ہم فتح کر کے اُنکے تیز سنجے سے  
رہائی اور ہمکو ناپاک اور وحشی ہے اگیاں سے مبتلا ہو کر دنک دکھ اور تکلیف  
ہوا اور حصلی سوت جو گناہ ہے اور جسمی ہے اگیاں سے مبتلا ہو کر دنک دکھ اور تکلیف  
کی تھی ہولی جاتی ہے اُس سے آزادی لعیب ہوا وہیات جا و راتی کا لطف اہمیت پہنچا  
بذریعہ گیاں اور دہرہم کے خواہش طبعی یعنی روحانی ترقی کا باعث ہو کر شانی حصل  
کرے تو اس سب نہ کورہ بالا دعا کے پورا ہونے کے لیے ایک پریشور کی ہی بیکتی خاص  
حصل تہبیر ہے کیونکہ ایک پریشور ہی آئندہ امرت۔ کلیان۔ پوترا۔ پریم اور شانی  
وغیرہ کا سیدا اور حقیقی مخون ہے اور ایسی اُسی ایک لامانی پیش سے محبت اور صدقہ پہنچنے  
کرتے اور نیڑے کے پسندیدن کاموں کے علی ہے روحانی برکت کے ساتھ ہم اُسکے پر آئندہ  
پریم پوترا اور شانی کو حصل کر سکتے ہیں۔

ہم نے اپریمان کیا ہے کہ جو شے جن صفت سے موصوف ہے اُسی سے اُس کے ہمول کی غیر  
سے محبت کرنا ضرور ہے پسچ خود ہی ثابت ہے کہ بیکتی کو نہ کورہ بالا اور صاف کے ساتھ علمین  
لامنے اور اس سے کامیاب ہونے کے لیے ایک پریشور ہی کی بیکتی ہمارا حصلی مخصوص ہے کیونکہ  
ایک دھی قادِ حقیقی ہمارے سب نیک اور باک ارادوں کے پورا کرنیکے لیے قادر ہے جیسے کسی صورت  
بچ کیلئے صرف پستان مادری ہی اُنکی بھوک کی میری کا ذریعہ ہوتے ہیں جنہاً کے اپنی دہن  
یا اپنے خود کسی اعضاۓ جسمانی کو چو سکتے اسکا شکم ہر گز نہیں بھر سکتا چنانچہ خاہر ہے کہ اکثر  
وقات بچے بڑے شوق اور انفت کے ساتھ اپنی انکو ٹھوڑا یا اٹھلی وغیرہ کو چو سکتے لگجاتے ہیں۔  
الا بیب رکے کوئی عرض اسواے پستان مادری کے دُودھ کا مخچ نہیں ہوتا بچے کے پیٹ میں

و دو حصہ کا پہنچا غیر ممکن ہوتا ہے پس سمجھنا چاہیے کہ اس طرح بہتی ہی جب تک اپنے مبدأ صلی سے تعلق نہیں کپڑتی اور اپنا طبعی رشتہ حقیقی معبود سے نہیں جوڑتی اگر سوتاں اسکی کل کوشش ضائع اور رایگان جاتی ہے اور شال اُس کی سمجھتے اُس پتے کے ساتھ صادق آئی ہو جو پستان ماوری چپور ٹکسی اور عضائے جسمانی مثل انگوٹھی وغیرہ کے چھوٹے سے ہی اپنی بھوک کی سرخی سمجھتا ہو۔ پس ہم لوگوں کا وضو ہے کہ چند روزہ زندگی کے اس بیش بہا وقت کو صرف بچپنکی طرح بیفائیں اور بے سود استعمال سے ہی ضائع نہ کریں۔ بلکہ اپنے معبود حقیقی کو پہچان کر بچپنکی اور پریم کے ختم کو بچے اور اقیعہ سہ تعالیٰ ہیں لا کر نہ لیست انسانی کا سچا اہل حلال کریں۔ بیان مذکورہ بالا سے ہمارے ناظرین کو بخوبی ثابت ہو گیا ہو گا کہ انسان کو صرف ایک پیشوور کی بھگتی کرنی چاہیے چنانچہ اس موقع پر ہم مناسب سمجھتے ہیں کہ کچھ بیان اُسکے سادہ ہن عملیت لائیگا رقم کریں۔ شری نارو جی مہاراج نے اپنے سوتروں میں رکے سادھن کا اس طور پر بیان کیا ہے کہ۔

### ۱۔ جسماں جان میں وسادھن میتھے کے ۲۰

معنی۔ اُس سلسلتی کا سادہ ہن گیاں ہی ہو یا ایک آجاتج کی رائے ہے۔

### ۲۔ اکٹھی نیا اخی اکٹھن میتھے ۲۰

معنی۔ گیان اور بہتی دلوں ملائم اور طرز و مرہیں یہ دوسرے اچارچ کا عقیدہ ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ بہتی کو گیان سے ایک قسم کا ایسا اعلقہ ہے کہ جو لازم اور طرز و مرہیں ہوتا ہے چنانچہ جب ہمکو اُن کسی شے کا کچھ گیان حاصل ہوتا ہے تو اسکے گیان کے ساتھ ہی اسکی طرف کچھ اُن ہی پیدا ہوتا ہے اور جب اُن پیدا ہوتا ہے تو پھر ضرور بالضرور اُس شے کی بیاد حقيقةت اور وہیت دیافت کرنیکو طبیعت مائل ہوتی ہے سلطور پر اُس کی جستقدح حقیقت خلاصہ ہوئی جاتی ہے اُسی درجہ اُس سے محبت بھی اور زیادہ ہوئی جاتی ہے غرض کی ہی سلسلہ شری

چلا جاتا ہے۔ اپنے بیگنی کے بڑھانیکے لیے گیاں، اور گیاں کے بڑھانیکے لیے بیگنی کی نہایت ضرورت ہے اگرچہ اس موقع پر ان دونوں کے ہمراہ جو ایک تیسرا لازمہ پیراگ کا ہے اُسکا کچھ بیان نہیں کیا گیا بلکہ سمجھنا چاہیے کہ وہ بالطبع ان دونوں کے ساتھ پیدا ہو جاتا ہے۔ لیکن حقیقت یہ ہے تینوں ہی اقسام ایسے لازم اور لازم ہیں کہ ہر کیک اپنی موجودگی میں آپ کو مکمل کر سکی عرض سے آپ ہی دوسرے کو پیدا کر لیتا ہے۔

باقی اور کئی قسم کے سادہ ہنون کی نسبت شری ناروی اس طور پر قلم فرمائتے ہیں۔

### ت سیاسی اد نا نیگا یک یا ڈا ی ۴ ।

معنی۔ اُس کے رہنمائی کے) اچانچ لوگ کئی اقسام کے سادہ ہنون بیان کرتے ہیں۔

### ت نکو دیش یا گا یک یا ڈا ی ۱۰ ।

معنی۔ (الادہ (بیگنی) تو تک لذات محسوسات سے ہی حاصل ہوتی ہے۔

### ا یک یا ڈا ی ۱۱ ।

معنی۔ اور ستو اس سلسلہ ہنون سے پیدا ہوتی ہے۔

### ت یک یا ڈا ی ۱۲ ।

معنی۔ اس لوگ میں ہی بہگوان ہی کے گنون کے سُننے اور کیتن کرنے سے حاصل ہوتی ہے ویگر

### سی اد نا سیک دیش ری ۱۳ ।

معنی۔ اسٹری (عورت) وہن (ر دولت) اور نیاں ک ر منکری اور دھمن کے کلام نا ادا و ادا بین فریفته نہ ہو۔

### ا یک یا ڈا ی ۱۴ ।

معنی۔ ابھی مان ر عز و ر اور و تہبہ ر سکاری بار بار کاری) وغیرہ سے پہنچ رکھے۔

## नदर्पितारिवलाचारत्सन् काम

क्रोधाभिसातादिकंतस्मिन्नेवकरणीयं १५ ।

معنی۔ اپنے سب اچاروں رطائقوں کو اُس میں رپریشنوں (اربین رنڈر) کر لے ہوئے کام رشتوں کر دھراغ خضب (اہم ان اعزام) وغیرہ ہیگوان ہی میں کرے۔

“नित्यदास्यनित्यकान्ता भजनात्मकं

प्रेमरेवकार्यं प्रेमरेवकार्यमिति' २६ ।

معنی۔ ہمیشہ داس یا پیاری اُستھری رعورت کی مانند پہنچن کرتے ہوئے پہیم کرنا چاہئے  
صرف اک پہیم سی کرنا چاہے۔

٦٣

## भक्तिशास्त्राणि मननीयानि तदुद्दीपक

कर्माणि करणीयानि ७।

معنی سہیگتی سختنے والے شاستر و دن کا سنتن یا چار اور نیزہ سہیگتی پیدا کرنے والے فصلوں کا عمل کرنا چاہیے۔

सत्वेऽःखेच्छालाभादित्यक्तेकाले

प्रतीक्षारोक्तादिमित्यर्थनेयं १८ ।

معنی سکھ دکھ اچھا رخواہش (ابد راستقای) وغیرہ کے تفکر سے آزاد ہکرنا مانہ کی حالات انتظار میں ایک نصف لمبی بھی ضایع نہ کرے۔

अहिंसा सत्य शोचदया इति कथला दि

चारित्र्याणि पालनीयानि २४ ।

معنی - ہنسا وہ افعال جیسے کسی انسان یا حیوان کو رنج اور سکایف نہ پہنچ جائے سے کہ اس کی

شونچ رپاکینگ (دیار رحم) اور سکھنا وغیرہ افعال کا عامل ہونا چاہیے۔

सर्वदासर्वभावेननिश्चितित्वेर्भग

यान एव भजनीयः २०।

معنی۔ ہمیشہ نگفیرات سے آزاد ہو کر سب طور سے صرف ایک پرمیشور کا ہی سمجھن کرنا چاہیکا ہے اور مذکورہ بالا ساد ہوں اور نیز پرمیشور کا سمجھن۔ کیترن اور انہی پر اترہنا ردعماً سے روحی انسانی میں پتھریں پیدا ہوتے ہے جس پتھر کا پھر شرمنی نالہ وحی کے سوتھ وغیرہ اس طور پر بیان کیا گیا ہے۔

अनिर्वचनीयं प्रेमस्वरूपं २१।

معنی - پریم کی کیفیت کے انہیں کو زبان طاقت نہیں رکھتی ہے یعنی وہ بیان سے باہر ہے۔

मूकास्तादनवत् २२ ।

معنی - کیونگ کوئے کو مزہ ملنے کی مانند ہے۔

गुणरहितं कामनारहितं प्रतिक्षणावर्द्धे

मानसविच्छिन्नस्तरमनुभवस्य ३५ ।

معنی۔ وہ پریم گنون اُنسیوی لذتوں کامنا ون ردینوی خواہشون سے آزاد ہر لمحے تک  
کرنیوالا خاص ایک قسم کی بیفت سے پر لطیف سے بھی لطیف اور صرف روح کے وسیلے سے  
حس کرنے کے قابل ہے۔

तं प्राप्य तदेव वलोक्य तितदेव

श्रावणितदेवचिन्तयति २४ ।

معنی۔ جسے رہبیر یہ کو) حاصل کرنے کے بعد پھر یہ یعنی لوگ اُسی کو دیکھتے ہیں۔ اُسی کو گھستنے ہیں اور اُسی کا فکر کر لئے ہیں۔

پریہنگتی کے بیان میں اُس کی اصلی علامات اور نیچے کا رس طور پر انہا کیا گیا ہے۔

### سَاكِسْمَيْرَمَبِرَسْلَفَا ۲۴ ।

معنی۔ دہ اُنٹر کے ساتھ حل پریم کی تسلی ہے۔

### اَمُتَسْلَفَا ۲۶ ।

معنی۔ اور امرت کی رانند ہے۔

### يَلْمَبَدَا بُرْمَانْسِدْدُو بَرَفَنْ

### مُنْتَيِّ بَرَفَنْ لَبَرَنْ ۲۷ ।

معنی۔ جسکے حصول سے انسان لازمہ انسانی کی کیفیت حاصل کرنے میں کامیاب ہوتا ہے حیات ابدی پاتا ہے اور پیر ہو جاتا ہے۔

### يَلْمَأَيْنَكِيْدِدْدُونْدَنْ لَرَنْ

### نَدْدِدِنْ رَمَتَنْ يَلْسَاهِيَّ بَرَفَنْ ۲۸ ।

معنی۔ جسکے حاصل کرنے کے بعد نہ کچھ جاہنہ ہے نہ کچھ فکر کر رہا ہے نہ کسی سے حسد کرتا ہے نہ کسی کی تلاش ہیں) اور صراحت پر چرتا ہے اور نہ کوئی جن کر رہا ہے۔ بیان مذکورہ بالا سے ہمارے ناظمین ہیلکتی کی بزرگی اور غیبت اور اُس کی نوع انسانی کیلئے پاپ اور موه سے نکتی پانے کی ضرورت کو سنجوی سمجھے گئے ہوئے اور اُس کا ثبوت خود اُس کا حاصل ہے۔

### مُرَمَانْ لَرَسْيَا نَيْهَلَتَيْمَسْمَانْ تَوَاتِرَ ۲۹ ।

معنی۔ اُس میں زیادہ ضرورت ثبوت کی نہیں کیونکہ یہ خود ثبوت جسم ہے۔

### شَانِيِّ رَلَفَا نَرَمَا نَنْدَرَلَفَا ۳۰ ।

معنی۔ کیونکہ اُس میں شانستی ملتی ہے اور پرائیز محسوس ہوتا ہے۔

پس اسے شانستی پر درجہ تکین (صلاحیت) کے جاہنے والو پرائیز درجت حقیقی) کی جسی خوش

رکھتے والو۔ پریم کے پیاسوا درود حاملی ترقی کے خواہنگار دجلہ اپنے گنہوں کا رواج کو لذار ہے جس سے رکھنے والے کو شکل موت جو گناہ ہے اُس سے آزادی اور نیز رہنی طبعی خواہش جو اپنے ہندسے سے چھوڑ کر پہنچے پر احت حقیقی کے حصوں کے لیے شری نار جی رجسٹریشن کے اندر ہے اُسکے پورا کرنے پر راحت حقیقی کے حصوں کے لیے شری نار جی رجسٹریشن کے سر تاج سمجھے جاتے ہیں) کے اقبال پر توجہ دو اور ان کی ہدایت کے مطابق اُس پورن بروجہ خدا فکار سچے اندھہ پر ہمیشور کی پناہ میں آ کر اور عرف ایک اُسی کی بھگتی اپنے اور پر جائز کرو۔

सकीर्त्यमानशशीघ्रमेवाविर्भवत्य

त्रिभावयनि भक्तान् ३१

محضی۔ وہ پریم سودی رپریم کی شکل، ہمگواں بھجن کرنے سے بہت جلد ہو رہے (اول) میں  
ظاہر ہو کر ہمگتوں کو احتیاطی محسوس کرنے پہنچے۔

چنانچہ موکبہ جیون اور پراند کے حصوں کے لیے شری ناروچی نے اکٹرا و قاتاں یہی فرمایا جو کہ

विसत्यस्यभक्तिरेव गरीयसीभक्तिरेवगरीयसी ३२।

معنی - تینوں نمازیں رست پر شرکی بھائی ہی سب سے بہتر ہے۔ بھائی ہی سبکے افضل  
ہے۔

इत्यवंवदनिजनजत्यनिर्भया एकमात्रः कुमारव्यास

معنی۔ لوگوں کے بکبساں ہے سخون ہو کر گلاریاں شنک رشانڈل۔ اگر بتنوں کو نہیں شنیں اور ہو۔ آر ونی۔ بای۔ ہنفان اور یہ چن دغیرہ مشہوں بیگت لوگ ہی متفق الراہی ہو کر یہی فوائیں آپ ہم اس جگہی کے مضمون کو تحری ناروجی کے اس سقول کے ساتھ ختم کر لئے ہیں کہ

श्रद्धनेसमकिमात्मवति सप्तेष्टलभनेसप्तेष्टलभन ३४।

معنی - جو عقائد کو ساہمنہ شروع کرتا ہے تو اسے بہکتی یا تحریر کو پاتا ہے۔ دہ میار کو پاتا ہے تو فقط

## گیان اور سمجھتی

مذہبی دنیا میں ہم دیکھتے ہیں کہ لوگوں میں گیان اور سمجھتی کے متعلق اکثر نااتفاق پایا جاتا ہے۔ گیا نہیں کہ نزدیک بہت سے بہگ طاہر بہگت یا یکلا بہگت سمجھے جلتے ہیں اور بہنگوں کے نزدیک اکثر گیانی خیال کیتے جاتے ہیں۔ اس صورت میں ہم چاہتے ہیں کہ کوئی کسی قدر توضیح کر کے اپنے ناظرین پر ظاہر کر دیں کہ مذکورہ بالا الفاظ کے استعمال کی صلیبیا دلکیا ہے اور نیز اسکا استعمال کہا تک حقیقت حال کے موافق یا غیر موافق ہے۔

جب ہم دیکھتے ہیں کہ ایک شخص کہتا کچھ ہے اور کہتا کچھ ہے جب ہم دیکھتے ہیں کہ ایک شخص دیگر انرا نصیحت اور خود انصیحت کا صدقہ بناتا ہے تو صان ظاہر ہے کہ ہم اُسے اُن لوگوں کا منصب تو نہیں دیکھتے ہیں جو برعکس اُسکے دکھانے کے دانت اور کھانے کے دنت آور نہیں رکھتے ہیں پہلی قسم کے لوگ کہتے ہیں کہ ان حسبِ حقیقت کسی غریب اور محتاج کے جو فی الواقع خیرات کا سخت ہے مدد کرنا انسان کا فرض ہے مگر جب حسبِ اتفاق کہیں اُنکا ایک بھائی جو صریح و کھدا اور مصیبہ کی محبت تصویر بن رہا ہے اُنکے پاس اگر سائل ہوتا ہے تو اُس وقت بجاے اسکے کہ اُنکا دل اُس کی حالت دار سے بیجیں ہو کر مثل سوم کے پچھل جاوے اور وہ اُس کی حسبِ حقیقت ادا کریں اُنکا اپنی شرارت سے ایک قسم کا ذمہ حظ اُہمیت کی غرض سے اس قسم کا سلوق کرتے ہیں کہ جس سے اُس سچارے کو بجاۓ تکین پہنچنے کے اُٹی تخلیف میں تخلیف نہ پہنچتی ہے۔ پس اس قسم کے لوگ اگرچہ چہاں کہ خیرات کے علم اور نصیحت کا تعلق ہے پوری واقفیت رکھتے ہیں۔ مگر اُنکا یہ علم خود نہیں عمل سے مطابقت نہیں کھاتا ہے اور اسیلے ایسے لوگوں کے عنین میں اگر خشک گیا فی کا خطا

خطا کیا چاہئے تو وہ عزیز ہوں گے کی فدائی صفت کے مرواق ہے۔ ۱ صرف ایک شاذ ہر ہمی مگر اس کے سوا سے اُور بہت سی کم و بیش اسی کے مثلا بہترالین ہیں کہ جنکے طلاق سے بھی لوگوں پر ہر ہمی خشک گی فی الحال طلب و ہجت آتا ہے۔ مثلاً ایک شخص بھت پرسنی یا خلوٰن پر سکی کو بھر اپلانا ہے۔ مگر خود ہمی سچی خدا پرستی کا عامل نہیں ہے اور جس طریق کو زبان سے بھر کر تھا اسی کو سخن کے ساتھ نیک طریق پر کرنے میں درست نہیں کرتا ہے یا ایک شخص سچے کی شادی کی بُری ایوان پکو و کوڈ کر لیکر دیتا ہے اور بے بلے مضمون اخبار دن میں شہر کرتا ہے۔ مگر جب اپنی مثال کا وقت آتا ہے تو ہمی تین برس کی عمر میں سکانی اور سات ماں آٹھ یا دس برس کی عمر میں اپنے اڑکے اور اکیوں کی شادی کر کے فارغ ہو چکے ہے ایک شخص، بیوہ کی شادی کے جواز میں بہت کچھ قدم بھرتا ہے اور ہمی بڑی ولیمیں محفوظ اور منشوں پیش کرتا ہے مگر ساتھ ہی اس کے اپنے گھر میں دیکھتا ہے کہ ایک نوجوان پہندرہ برس کی لڑکی بیوہ ہو کر مصیبت کا پیلا بیٹی ہے اور اس ڈو بنتے والے کے جو دریا کے پیچے دھار میں پڑا ہوا غوطہ کھا رہا ہے اور اگل اُسیدیں زیست کی قطع کر چکا ہے۔ یہ بھی ہر وقت آہ و ناری کے درسیان نام اُسیدی کی خوفناک لہروں میں غوطہ زن ہے۔ لیکن اس کا دل نہیں پسچھا ہے اور دینوں کی خوف اور خود مرضی کے مار سے مگر منظق اُسکی جھوٹ جاتی ہے یا ایک شخص بیدی پر بیٹھ کر بیٹے زور کے ساتھ دھرم حقانی کے اصولوں کا اُپنیش دیتا ہے اور کہتا ہے کہ تا وقیکہ ہم اپنی زندگی میں ان اصولوں کا انہما نہ کر نگے بتک اس دھرم کی ترقی نہیں ہو سکتی۔ مگر زندگی میں وہی اُس کی بُت پرسنی۔ وہی سمجھی خواست پاٹ کا خیال۔ رسول مکمل کے ادا کرنے نیں وہی اُس کا طریق جلکی وہ بیدی پر بیٹھ کر مخالفت کرتا ہے۔ اپنے مگر مثالیں جن لوگوں کے ساتھ صادق آتی ہیں۔ اُنکے لیے جو لوگ خشک گیا فی الحال طلب بتجویز کرتے ہیں وہ نہایت سچے ہیں۔ کیونکہ ایسے لوگوں کا

گیاں صرف زبان سے ظاہر کرنے کے لیے ہوتا ہے۔ عمل سے اُس کا کچھ علاقہ نہیں ہوتا۔ اُپنے ایک آور دوسری کلاس ہے۔ اُس کلاس کے لوگ کسی امر کے صحیح یا غیر صحیح درست یا یا نادرست۔ جایز یا ناجائز ہوئے سے علاقہ نہیں رکھتے ہیں۔ اُنکے خیال ہیں کسی مذہبی امر کی نسبت تحقیق کرنا یا علم پیدا کرنے کے لیے گوشش کرنا اور صحیح نتیجہ پر پہنچنے کے لیے سعی اور جانشناکی کرنا چنان سو مذہب نہیں ہے بلکہ کیقدر لغو حرکت ہے۔ اُنکے عقائد میں مہاجنا: یہ نگاتا سیاستہ میں ہیں وہی رہتے ہے۔ پس بب اسکے کو تو وہ تحقیقات کو درست سمجھتے ہیں اور وہ ان ہیں لا علیٰ کے باعث حقیقت پر پہنچنے کا مادہ ہی ہوتا ہے یہ تغیرت یا گہ کوں بزرگ کی وہی ہے اور کوں نہیں ہے اُنکی طاقت سے قطعی باہر ہو جانے ہے اور بجاے اسکے کو وہ کسی بزرگ کی اندر وہی رہنڈگی کے مٹا ہو کے قابل ہوں۔ بخض اُس کے پیر وہی طریق اور ظاہری علامات کی پیر وہ جانہیں کوئی نہیں ایشیر ہیگت یا سادھو کہلانے کے لیے جگہ جھگک کر دلوں ہاتھوں سے سلام کرتا ہے۔ کوئی بات بات ہیں ملتو جو طریق کے اپنے تین دوسرے کا "داس" ظاہر کرتا ہے۔ کوئی خاکساری اور نیاز مندی کا وہ بہتر پڑھتا ہے۔ کوئی چاراہر کا صفا یا رکھتا ہے۔ کوئی تمام یاں قائم رکھتا ہے۔ کوئی خاکچی ہے اور کوئی ننگے پیر بہرتا ہے۔ کوئی کھڑا دوں پر سوار ہے۔ کوئی پیشافی پر لیا چوڑا نک لکھتا ہے۔ کوئی گھٹی اور لالا اور تلچ رکھ کر سادھو اور زادپندا ہے۔ کوئی ہن ہیں بہوت سلے بہرتا ہے۔ کوئی رنگ برتنگی کو درجی لیلی میں دوبارے گھومنٹا ہے۔ عرضکے دوچار ملے بہا دلپور کے علاقہ میں اکثر سماں دوں کا یہ دستور ہے کہ دو باہر کے پہنچنے کے لیے جو پوتا ک ملپرین رکھتے ہیں اُسکے ساتھ ایک ایک تیج ہی رکھتے ہیں پچھا نچچب دکھی ہو ملٹی کر جائیں تو اپنے کہ نہایت نکل مدپاک بنائی کی غرض کو جب پوشاک پہنکر باہر جاؤ چاہیں تو اُس کے ساتھ ہی کھوٹی پچھے اُندر کر تیج کو بچانی پڑے۔

ہمیں۔ دس بیس نہیں۔ سہاروں اسی قسم کے سو لوگوں کو لوگ اپنے تین دیندار اور زندگی اور فیک اور سادہ اور بہت بڑے کا ذریعہ سمجھتے ہیں۔

لیکن یہ فہرست صرف ہمیں کس ختم نہیں ہوتی۔ ہر لوت اور زندگی کے لوگوں میں خود وہ لوگ کیسے ہی مہندپ کیوں نہیں اُنکے اپنے اپنے طریق اور ڈینگ کے موافق بہت سے ظاہری اسباب ایسے ترقی ہو جاتے ہیں کہ اُن کی پابندی یا عدم پابندی لوگوں کو اُن سو سائیٹی میں نیک پایہ کا خطاب عطا کرتی ہے۔ بعض کی پابندی سے وہ بڑے اہمی دیندار اور زندگی اور اولیا سمجھے جاتے ہیں اور بعض کے چھوڑتے سے بر عکس خطاب سے مخاطب کیتے جاتے ہیں۔

آب سوال یہ ہے کہ اس ظاہری سیکی اصلاحیت کیا ہے؟ اول یہ کہ اس قسم کے لوگوں نے سے پہنچ سے ایسے ہوتے ہیں کہ جو لوں سے تو صادق ہوتے ہیں مگر گیان کے نہونے سے یا یوں کہو کہ حقیقت کے نہ سمجھنے سے محض ظاہری علامتوں ہی کے ساتھ اپنی ساری زندگی بسکر کر دیتے ہیں اور کو اپنے ہم خیال لوگوں میں بڑے سادہ اور بڑے بہت پہنچارے جاتے ہیں مگر وہ حقیقت اگر اُن کے کل چال چلن اور زندگی کے ہر تاروں کی حقیقات کیجاۓ تو صاف معلوم ہو سکتا ہے کہ تجھے خدا پرستوں اور دینداروں کی زندگی سے اُنکی زندگی کہیں سچھے پڑھی ہے۔ دو مہین سے لوگ ایسین ایسی ہو ہیں کہ جو باوجود اس ظاہری علامات میں بہت کچھ سرگرم نظرانے کے حقیقت میں صدق دل سے اُس کے پیروں نہیں ہوتے ہیں۔ اور پیغمبیری سے اکثر اوقات ان لوگوں کی تعداد اہر ایک لوت اور زندگی کے لوگوں میں زیادہ ہوتی ہے۔ ہندو کنکے کسی مندر میں جا کر کسی تبلیغگو و یا پیشون لوگوں کے کسی ایسے مسحی میں جاؤ جہاں وہ ایک کاہر ہے جیسے اس کی ترقی ہوں۔ دیکھو گے کہ وہاں اُن میں ایک عجیب جوش اور سرگرمی کا اظہار ہو گئے

لیکے کے چلا چلا کر دہ بھجن لگاتے ہیں۔ کرنن درشور کے ساتھ بھائی اور گہر تال سجائتے ہیں کوئی چھپتا ہے۔ کوئی برس کو ہلہاتے ہے۔ کسی کے آنسو جاری ہیں۔ باوجو کیک گلا تھک گیا ہے اور تھک کر سیچ بھی گیا ہے مگر بھجن میں ہر ایک برا بر ساتھ دستے چاہاتے ہے عرضیک ہوت جس جوش اور دلول کے ساتھ اپنی طرف سے خدا کی محبت کا انہما کیا جاتا ہے اگر اس کی تھم صاف نظر کھوئیں تو نیست کا فیاس کریں تو پھر فرشتوں اور اولیاً اور اور غیرہ کی پاکر ایک اور نیت آہی کی بور و استین ہم سُتے چلے آتے ہیں، وہاں کے مقابل ہیں کوئی درجہ اور فی اور ناچیڑہ ناموم ہوئی ہیں۔

بادت یہ سچے کہ دکھر ان تو گلوں کا چاہ جوش، اور دلول ہستی نہیں ہوتا۔ لیکن اس کا اخراج اُن سچی بُرُو جانی تو اُن سکھنیوں جو آپنے محبت خالی اور محبت مخلوق کے لیے انسان کی سرنشت میں پیسا کی گئی ہیں۔ یہ ایک ایسا دلول ہوتا ہے کہ جو جسمی عصاپ کے جوش میں آئتے ہے پیدا ہو جاتا ہے۔ یادوں کہو کہ یہ مگل طلا ہری جوش اور دلول بچ جنیت کے سیروں انہار کے اُن بندوں تو قوتوں کو متاثر نہیں کر رہا جو محبت آہی یا بہتی کہ گھر کی پر اس قسم کے بہت میں اس پنجابی عورت کے ہیں جسکو فیبا سوز مرہ اپنی برا دری کی بور تو ان کے ساتھ سیاپے میں شامل ہوئے ہوئے ایک قسم کی ایسی عادت پڑھاتی ہے کہ باد جو رک کر ایسے گھر میں بھی سیاپے کو جاتی ہے جہاں کہ اس گھر کا کوئی نہایت بھی عزیز اور جاری سیار اس دُنیا سے کوچک کر لیا ہے۔ اور جسکے غم والم میں اُس کے گھر والوں کا لیکھ پہٹرہ ہے مکرہ دان؛ و صفت اس کے کہ دہ بھی میں اس گھر کی عورتوں کے آنسو بھائیت ہے اور جو کہ ساتھ گھر سے ہو کر پڑی ہے۔ راہ اصلی دل جس کا اپنی طرح رنج اور غم سے خالی ہے جو طمہر وہاں پہنچتے ہے بچلے ہما۔ گویا ایسے ہو گتوں کا عشق آہی ہیں خوب مگن ہو جانا یا بہتی کے انہاں میں اپنے انتہا ہے اور زندگی کے ساتھ مجمع عالم ہیں بھجن اور کیرت کرنا ہیئت کچھ

اس امر کی تصدیق نہیں ہے کہ فی الواقع ان کا دل بھی بھگتی سے متاثر ہے اور بعض صورتوں کا نہیں صرف ممکن ہی ہے بلکہ اندر وی محبت الہی کے ساتھ دل بیقرار ہوئے پر انسان سے بے اختیار وہ بیرونی علامات بھی وقوع میں آجائی میں جنکا اپر ذکر ہوا ہے۔ میرے شاذ و نر ہونا ہے۔ سو اس کے پتی بھگتی کی یہ بھی ایک بڑی پہچان ہے کہ جس کے دل میں الواقع نیشن کی بھگتی سے متاثر ہونا ہے اُس کے روزمرہ کے افعال میں بھی بھگتی اور دنیا نتداری۔ ہمدردی اور انصاف پسندی روزافزوں میانہ ان ہوتی جاتی ہے۔ وہ خود مختصر یہ گی خان دنیہ میں رہتا ہے۔ اُس کے لیے رہستی کو پیار کرنا۔ رہستی کو کوٹ ہونا۔ رہستی اور خاصت کے، دل اور عمل اور آدم کی لازمی ہو جاتا ہے۔ لوگوں کی بے شر اور کنیتیہ رسمی کا خیال نہیں رہتا ہے جبکہ دینوںی بادشاہ کا مطیع ہو کر ایک پاہنچ اپنے آقا کی خانہ بداری میں جانکر کیوں کیوں سیکڑوں کے سربراں سے جھپکر کر لے جائے۔ دریخ نہیں کرنا سچھے تر، انہیں کام قائم ہے کہ جو شخص اُس سچے باوٹ کا مطیع ہو سکے وہ کے دنیا کے گھنی باوٹ۔ وہ زبان جو نئے کے بھی قابل نہیں ہیں وہ بہلا کب اس دھرم کے جنگ میں رہستی سے کمینہ موڑ سکتا ہے اور کیونکہ اپنے دل سے ناکر حقیقی کے اس پاک حکم کو کہا جائے گی اور جسی دینے سے خداست ایک لمحہ کے لیے بھی جھلا سکتا ہے

اپنے خلا ہر ہے کہ جو ہائی صرف باہر کی آنکھیں بند ہیں اور دل میں وہی نقشہ جا ہو ہے جس سے ظاہری نظر کو روکا گیا ہے یا جہاں دل خدا کی محبت سے متاثر ہو کر مگن نہیں ہوتا بلکہ صرف پر گھاکر اور آواز بناتا کہ اُس کا اخہنا رکیا جاتا ہے یا جہاں دل بھگتی کے جو شر اور پریم کے دلوں میں تر نہیں ہونا اور صرف اعصابی جوش کے پیدا ہوتے سے آنسو جاتا ہے ہو جاتے ہیں وہ ان بھگتی کیہاں جو یہی وہ گیاں جو عمل کی صورت نہیں اختیار کرتا ہے

اور فقط اور وہ کو شناسنے کے لیے ہے خشک گیاں کہلاتا ہے ویسے ہی وہ بیکھی جس کا اخلاقی اور وحشی قوتون سے کچھ تعلق نہیں ہے اور جو دل پرستا نہ ہو سکے لیے نہیں ہے اور جس کا انسان کی رو حادی نیچہ میں سکن نہیں ہے ظاہری یا بکھلا بہت سی کہلاتی ہے اُس سے انسان آنسو ہے اکھر صرف اُنکہ نہ لکھ کر سکتا ہے مگر دل کو تر نہیں کر سکتا ہے اُسکی سختی اور کھپور تا اُسی وقت تخلی سکتی ہے جبکہ دل سے اُس کا وجود و قوع میں آدے گئی ذات سے دیانت داری۔ رہستلاری۔ انصاف پسندی۔ محبت اور ہمدردی وغیرہ فتنے صفاتِ حسن کے پہلوں پہلے اُسی وقت بہارا مہہو سکتے ہیں جبکہ اُسکے درخت کی جڑ پچھے گیاں کی گدالی سے کھو دکر قلب کی تھیں قائم کی گئی ہو مگر افسوس! یہ دُنیا جس طرح کو ایک طرف خشک گیا نیون کے جمع سے بہری پڑی ہے اُسی طرح دُسری طرف وہ ظاہری یا بکھلا بہت ہوں کے جو میں سے بھی پڑے ہے۔

سباک ہیں وہ لوگ جو گیاں اور بکھتی کی ماہیت کو سمجھتے ہیں اور اپنے تین دلوں کی اصلی صفت کے ساتھ موصوف کرنے میں کوشش کرتے ہیں فقط

---

## گناہ اور اُس سے مکٹی

کوئی شخص خواہ کسی منہب یا لکت کا ہوا سیانہ باوگے جو گناہ کے نام سے گوش آشنا ہے سوسائی-عیسائی-مسلمان اور ہندو کسی نہ کسی ہمورت سے سب ہی رکے قابل ہیں لا اپنے بھی اس کی حوصلہ بابت سے بہت تھوڑے ہی لوگ حقیقت رکھتے ہیں۔ چنانکہ عموماً لوگ گناہ کو ایک قسم کا مرض روحانی اور روح کی تخلیف اور عذابون کی بنیاد خیال کرتے ہیں بھی قابل ہیں گرگناہ کی صفت اور اُس میں مرکب ہوتے اور تین اُس سے آزادی حاصل کرنے کے بارے میں جو لوگوں کے مختلف خیالات دیکھے جاتے ہیں اُنکے لحاظ سے ایک صحیح تیجہ حاصل کرنے کے لیے یہ مناسب سمجھتے ہیں کہ یہاں اپنے پچھت کریں اور تینی درہ صفات کے ان حوالوں کو بھی پیش کریں جو ہماری بحث کے حد تک ہوں۔

ہر ایک عام عقل اور متوسط سمجھیہ والا انسان خود کرنے سے معلوم کر سکتا ہے کہ انسان کو جو دیگر حیوانات سے مُشرف کہا جاتا ہے وہ مخصوص اُس دلیل سے کہ وہ ایک خاص صفت آزادی کی ایسی رکھتا ہے کہ جو انکو حاصل نہیں ہے۔ گویا انسان اپنی اس آزادی کے اعتبار سے ایک حد میں تک فعل ختار پیدا کیا گیا ہے اور اسیلے وہ مانند اور جانشی کے قوت اور ایک یا اعقلیہ میں محدود اور مجبور نہیں ہے۔ پس جس درجہ تک فعل ختار پیدا کیا گیا ہے اُس درجہ تک یہ اپنی تینی اور ارادہ کے لحاظ سے اپنے نئے اور نقصان کا آپ باعث ہوتا ہے۔ کیا وجہ ہے کہ بندہ ہر ایک موسیہ کے لحاظ سے خواہ گرفتی ہو یا سردمی بجبر درخت اور اُس کی ڈالی اور پتوں کے اپنی حفاظت کا افراد کو

سامان نہیں رکھتا ہے کیونکہ وہ خود کو قوتِ مدد کے سے محنا را اور اپنے ارادہ پر قاد نہیں ہے۔ پس انسان جو اپنے ارادی جیسی نعمت سے مالا مال کیا گیا ہے۔ اُس کی وسعت کے لحاظ سے نہ صرف تیزدار اور اپنے ارادہ پر قاد نہیں رکھتا بلکہ آزادی کے لحاظ سے اپنے افعال اور اپنے مفید اور مفہومی تجویں کا جواب دے یا ذمہ دار سمجھا گیا ہے چنانچہ جو اس سے وہ کام سہ زد ہوئے ہیں جو اُس کی صفتِ انسانیت کو زیادہ کرنے تھے اور روحانی ترقی کے موجب ہوئے ہیں وہ نیک اور جو برعکس صورتیں صفتِ انسانیت کو خدا کرنے تھیں اور تینرِ روحانی کے باعث ہوئے ہیں وہ پرکھلاتے ہیں کہ جتنا کو دوسرے لفظوں میں تُ اب اور گناہ کہتے ہیں۔ ہماری رائے میں اس بیان سے جو بالکل سیدھا اور صاف ہے سب خوبی ظاہر ہے کہ گناہ فی نفسہ کوئی مشتبہ چیز نہیں ہے۔ بلکہ عدم پاکی کو کا نام گناہ ہے۔ اور کیا نیک یا بدھل افعال کا حرمِ انسانی ارادہ ہے۔ پوچھو کسی گھنگھار سے کہ تیرہی ناپاکی کی کیا وجہ ہے اور اگر وہ صادق ہے تو فوراً یہ جواب دیجہ کہ وہ اپنی اس خرابی کا آپ سوجب ہے اور اپنی اس بیوی قوی کا بجز اسکے آور کچھ جواب نہیں دی سکتا کہ اُس نے خدا پر اپ کو ناپاک بنانا پسند کیا۔ کچھ شک نہیں کہ بعض اس موقع پر یہ اعتراض کر شکے کہ اکثر خوبی جذبہ انسان کی طبیعت میں ایسے ہوتے ہیں کہ وہ موقع پا کر خود ہی اُس کو بدھی کی طرف لے جاتے ہیں اور انسان سماں بھارتی مُرتکب گناہ کا ہوتا ہے مگر یہ اعتراضِ محض یہ بنیاد ہے کیونکہ اس صورت میں پھر انسان اپنے افعال کا آپ جواب دہ نہیں رہتا بلکہ اُس سے بھری ہو جاتا ہے حالانکہ وہ اپنے ارادہ میں مجبور نہیں۔ جس طور پر ہم اکثر ایسے سامان موجود ہیں جنہیں کوئی جذبات کو اپنی طرف کشش کر کے خرابی کی طرف لے جاتے ہیں کی سختی کر کے ہیں یہ طور پر ہم وہ سامان اور وسائلِ سمجھی موجود ہائے ہیں جو پہکوئی کی طرف لے جائے کے یہ

تغییب دیتے ہیں۔ الگ غرض سفر و راہ و خود غرضی ہر کی طرف راغب کرتے ہیں تو مدد و تعاون  
بین انسان۔ محبت۔ رحم اور بہادری وغیرہ اخلاقی وسائل بچکو نیکی کی راہ پر الجان  
کو رہنا ہوتے ہیں پس یہ ہماری مرضی پرست وقوف ہے کہ جس طرف چاہیں بچک جائیں اور  
جس کو پسند کریں اُس کی طرف راغب ہو جائیں۔ مانند دعی اور بدعا علیکے دلوں طرف  
سے ہر قسم کی ترغیبات اپنا اپنا ثبوت دھوی پیش کرتی ہیں مگر اخیر حکم پا فیصلہ ان کا  
محض انسان کی مرضی پرست وقوف ہوتا ہے۔ کسی قسم کے گناہ کا انسان اس وقت بکہ  
ہرگز ہرگز مرتکب نہیں ہوتا جب تک کہ وہ اُسکے کرنیکا ارادہ نہیں کرتا اور یہ کہنا حضر  
ناواری ہے کہ نفسانی خواہیں خود بخود بلا اُس کی مرضی کے جزو اُسکو گناہ ہیں مرتکب  
ہونیکو مجبور کرنی ہیں۔ ان اہم امر کو بھی تسلیم کرتے ہیں کہ عادت کے عتبار سے  
نفسانی خواہیں بہت کچھ زور پکڑ جاتی ہیں جس کا بعض اوقات بظاہر ہی معلوم  
ہوتا ہے کہ وہ خود ہی انسان کو بد نعلی کرنیکو مجبور کرنی ہیں۔ مجبور ہم پوچھتے ہیں کہ کون  
پس جستے انکو اس قدر رشہ زد رینا با ہ؟ اگر شہوت غضب اور لایح وغیرہ بعض اوقات  
بے روک اور غالبا ہو جاتے ہیں تو کون ہے جو انکو اس غلبہ کا موضع دیتا ہے؟ جو اس  
اس کا سبھ ریسکے اور کچھ نہیں کو گھنگھا رہی خود اپنی مخلوبیت کا آپ باعث ہے اُسے  
خود جان بوجھ کر رفتہ رفتہ اُنکے شعلوں کو ایسا بھر کا دیا ہے کہ اُب اُس اگ کے بچھا ہیں  
خود کو مجبور پاتا ہے اور سبجائے اسکے کہ وہ خود اپنی آزادی اور ارادہ کے لحاظ سے  
غالب اور تھیاب ہوتا مغلوب اور مفتوح بخانا ہے گواں ہیں شک نہیں کہ اُسکی  
وہ مخلوبیت اُسی وقت ہے جبکہ کہ وہ اپنے اُس ناپاک ارادہ میں وقت مناسب  
پر حافظ حقیقی کے قانون کے موانع الیسی ملک نہیں کھانا کہ جو اُس کی رفتہ کو بالکل  
بلٹ دیتی ہے اور جبوقت وہ صدقی ارادت کے ساتھ بیڑیاں کاٹنے کو خود مستعد

ہو جانا ہے اور رحمت الہی کے ذریعہ سے سچرازاد ہو جانا ہے کیونکہ آزادی جیسی خدا دل نعمت کو کوئی انسان کیسا ہی گہرگا کیون نہ ہو سکتے کے لیے بس نہیں کر سکت۔ چونکہ آزادی اُس کی سرسرت ہیں ہے پس مُحرر سکے کو وہ چند روز کے لیے دنیا کا بند اور گناہ کا غلام ہو جاوے گوئں نہیں کہ آبُد الabad کے لیے اُسکو ہاتھ سے کھو سکے اور غارت کر دے ایسے بُیخت سے لوگ ہندو بھائی جو آزادی کی حل مانیت اور گناہ کے حقیقی مُحرر کو نہ جانکر یہ خیال کرتے ہیں کہ ہر قسم کے افعال خواہ نیک ہوں یا بد جو کچھ انسان کرتا ہے وہ پریشان ہی کی جانب سے ہوتے ہیں ہر ٹھی بھاری غلطی میں مبتلا ہیں۔ اس خیال سے صرف یہی نہیں کہ وہ حقیقتِ حال کی جہالت سے پریشان کی صفت انسان اور رحمتِ کا خون کرتے ہیں بلکہ ترقی پرستی بچکے حکام کے وہ مُتقود دیکھے جاتے ہیں اُس کے لحاظ سے بھی وہ روشنی کو چھوڑتا رکھی میں مٹو کر کھاتے ہیں چنانچہ ترقی صاف نہ کہتی ہے کہ

### ۳۶ ” ” رامگوہ پرانہ و مُحرر ” ”

محضی۔ آپریشانِ دہرم کا سبادا اور گناہ کا دافع اور قدرت و جلال کا لامبے۔ پس پریشانِ دہرم اور بُنگل کا سبادا ہے اُسکو گناہ کا کر انیوالا بھینا محض جہالت اور کُفر ہیں داخل ہے۔ عجب نہیں بعض لوگ اس موقع پر یہ اعتراض کریں کہ جلا جب وہ ہر کس کا بُنگل چلپتے والے ہے اور گناہ محض پھارے ارادہ سے ہوتا ہے تو یہ سے جان بوجھ کر سکے ایسا کیون پیدا کیا اور کیون نہیں پکونیکی کے کرنیں جبیور بنایا ہے مگر اسکے جواب سے تشقی حصل کرنا چند اُسکل بات نہیں ہے۔ جو لوگ آزادی کی حقیقت کو نہیں جانتے ہیں وہی ایسا اعتراض کر سکتے ہیں۔ الپریشان کے کہ وہ یہ اعتراض پیش کریں انکو آزادی کی صلیت سلکو مکر لیا نہیات ضروری ہے۔ آزادی ٹھیک بندہ قید یا جبیوری کے ہی چھاتک جو جس امر کے لیے مجبور ہے وہ اُنکے ہی وہ آزادی کے مرتبے سے دور ہے

سورج اور چاند و غیرہ مادی اشیا جس طور پر ایک سعین قانون قدرت کی پابندی کیلئے مجبور رکھے جائے ہیں اور ممکن نہیں کہ جس قانون کے وہ بابندر کے گئے ہیں اس سے سر بردار خراف کر سکیں اسی طور پر اگر انسان بھی اپنے تمام افعال اور ارادہ میں مجبور کیا جاتا تو اس غیر بادتی یعنی روحانی شے کو سورج اور چاند و غیرہ مادتی اشیا سے کیا قریب حاصل ہوتا ہے کچھ شک نہیں کہ بحالت مجبوری یہ بھی ہمیشہ اندھائیں کے پس اپنے پس یہ شرف جو آج اس کو نہ صرف مادتی اشیا سے بلکہ کلی جیوانات اور مخلوق سے حاصل ہے کیونکہ حاصل ہوتا ہے مجبور محض بنا اما انسان کو بالمعنی کنگرا اور پتھر بنا دینا ہے جب تک پتھر بین گیا پھر وحانت اور انسانیت کہاں ہے اور کیونکہ اشرفت اخلاقیات کے لفظ کا وہ برصداق ہر سکتا ہے جو کل شرف انسان کا روح کی آزادی پر ہے اسی ہے اور وہ حقیقت اسی سے اسکی فضیلت ہے۔ پس آزادی کی حالت میں ممکن نہیں کہ انسان اپنے ارادہ میں مجبور ہو سکے۔ گواہ سوت پر یہ تعلیم کرنے سے رانکار نہیں ہو سکتا کہ یہ آزادی انسان کی لاحدہ دیا پر جب کل نہیں۔ کیونکہ انسان بالذات ہی ناکمل ہے۔ کل ہونا اس کا کوئی طور پر ممکن نہیں کیونکہ جو اکسل ہے وہ قادر مطلق ہے اور وہ خالق ہے۔ پس انسان جو مخلوق ہے وہ قادر مطلق ہو نہیں سکتا اور جب قادر مطلق نہوا تو پھر اکمل ہونا نا رسم نہ پس محدود ہو گیا۔ لاجس طور پر ایک بارے کے اندر بند کر کے ایک جانور کو آنا وچھوڑ دیتے اس بارے کے اندر اندر وہ حکمت کرنیکی پوری آزادی کر کھاتا ہے اسی طور پر نہیں سمجھی اپنی ذات میں جس درج تک آنا دہندا کیا گی اسے اس درجہ تک اپنی آزادی کے لحاظ سے اپنے ارادہ پر قادر ہی رکھا گیا ہے اور اسی وجہ سے اپنے نیک اور بند ارادہ کا ذمہ وار بھی سمجھا گیا ہے۔

ہم نے اب تک صرف اساتذہ کے ثابت کرنے میں سمجھ کی ہے کہ گناہ کیا چیز ہے اور وہ کیونکہ

انسان سے سرزد ہوتا ہے اب ہم اس بات پر سمجھ کرنا چاہیے ہیں کہ یہ کافی ہر ایک گھنٹہ کا کی وح پر کیا ایک ٹھیک ہوتا ہے۔ ہم اپنے ثابت کر دیا ہے کہ انسان ایک محدود دن اکثر کے اندر حسب ارادہ حرکت کرتا ہے چنانچہ یہ حرکت اس کی دو حالتون سے خالی نہیں ہوتی یا حسب منشار اپنے طاقت اور مقتضی حقیقی کے یا خلاف مرضی الہی۔ پس جو انسان یا بچہ سمجھ رکیوں کے عقل اور ضمیر دہر سے مشیر اول سے ہی انسان کو نیک و بد یا سفید اور رُخ کی تینی طاہر کرنے کے لیے عطا کیے گئے ہیں) آزادی کے اختیار اور گھنٹیں جس قدر ایسی حرکات کرتا ہے جو خلاف مرضی الہی یعنی قانون قدرت ہوتی ہیں وہ ضرر انسان پر بُرا اثر کرتی ہیں ان اثروں کا بہارہ راست تخلیٰ بعض اوقات صرف انسان کے جسم سے ہوتا ہے بعض اوقات رُوح سے اور بعض اوقات دلوں سے۔ اپنے یہاں اس قدر سمجھ لینا اور بھی اچب ہے کہ جسم اور رُوح پر اس اثر مذکورہ بالا سے ہماری کیا مراد ہے ہجسم میں کسی ایسی حرکت سے جو خلاف قانون مارجی ہوتی ہے جو اُن پیدا ہوتا ہے اس کا تعلق بعض جسم کے مزاج یا اعتدال سے ہے۔ اور اسی لیے اعتدال میں فرق آجائے سے جسم خراب ہوتا ہے اور اس کی ترکیب اور حالت طبیعی ہیں تو پیدا ہو جاتا ہے۔ چنانچہ اسی لیے اعتدال کو اٹباد سے لفظ نہیں مرض جسمانی سے سوچ کر لئے ہیں۔ مرض سے جو تخلیف جسمانی خیال کی جاتی ہے وہ در حقیقت جسم کو نہیں ہوتی بلکہ بالمعنی رُوح کو ہے کیونکہ جسم چریعے مادہ بعض بے ادراک ہے۔ چنانچہ رُوح نہ صرف اپنے خود جسم کی لیے اعتدالی سے تخلیف اپٹھاتی ہے بلکہ اثروں کی تخلیف سے بھی سب کو رنج اور طالب پیدا ہوتا ہے۔ پس ثابت ہوا کہ جسم ایک مادہ بے ادراک ہونے سے کسی مرض میں عتدال سے خود تخلیف نہیں اٹھاتا بلکہ اس کی تخلیف بالمعنی رُوح کو بھی ہوتی ہے کیونکہ تمام افعال خواہ نیک ہوں یا بد رُوح سے سرزد ہوئے ہیں اور اس لیے اُر رُوح ہی اُنکی جزا

او سزا حاصل کر لی ہے۔ کرم اندر یون اور گیان اندر یون کے ذریعہ سے بھی جو فعل ہے  
ہیں انکی بھی قائل روح ہے اور وہ اندر یان روح کے نیز حکومت ہوئے سے محض اور  
کی مانند کا صدیق ہے ہیں۔ اگر کوئی بات حق سے کسیکو پیچہ بارے تو یہ ہاتھ کا قصہ نہیں بلکہ  
روح کا قصہ ہے کیونکہ اس تھیں: حالت ایک شے مادتی اور بے اور اک محض ہو کر اور اک  
کام دیا را کام لیتے والی اُس کی روح ہے۔ پس جقدر افعال خلاف قانون جسمانی  
اور وحاظی انسان سے سرزد ہوئے ہیں وہ محل روح سے تعلق رکھتے ہیں اُنہیں سے  
وہ جو جسم کی حالت انتہا کے محل ہوئے ہیں امراض جسمانی کی بھرست یہ دخل نہ  
اور وہ جو بالا تعلق جسم صرف روح کو تضرف پہنچاتے ہیں وہ گناہ کے لفڑی سے موسم ہوئے  
ہیں۔ چنانچہ ہر ایک روح اپنے اپنے افعال نیک اور بد کے سوانح لواب اور گناہ  
کی جزا اور سزا حاصل کر لی ہے۔ ذیل میں پہنچ پر ایک خاصیت کے بھی درج ہوتے ہیں۔

### यादृशं वपते षष्ठीं जंकौ त्रिमासां शूद्रकर्षकः

स्त्रहतेऽुम्भदेवा त्रिमासां दृश्यते फलं महात्मा शूद्रशा ३००  
معنی۔ کاشتکار جیسا تھم بوتا ہے ویسا ہی کاشتکار ہے۔ اسے نیک کام کا نیک اور بد کا  
بد نتیجہ نظر آتا ہے (ہمہ بھارت)

शुभेनकर्मणा सौख्यं दुःखं पापेनकर्मणा हाते फलतिस

वृत्तनामृतं भुज्यते कृचित् ३१ शूद्रशा । ६। ३०३।

معنی۔ نیک کام کرنے سے ٹکڑا اور بد کام کرنے سے دُکھ حاصل ہوتا ہے۔ جیسا کیا جاتا  
ہے ویسا ہی اُس کا نتیجہ لتھے جو کچھ لگا نہیں جاتا اُس کا نتیجہ بھی کچھ نہیں ہوتا ہے۔  
رہبہ بھارت کے لوزشاٹن پر رب کے چھٹے اور ہیاے کا تین سو اشلوک)

कःकेनहन्यतेजननुर्जन्मकःकेनरद्यतेहुक्तिनिरक्षणि

ॐ ब्रह्मा ह्यसत्साधसमावरत् ३८ विष्णुष्टु ११२०३८ ।

معنی۔ کون کسکو غارت کرتا ہے۔ کون کسکی حفاظت کرتا ہے۔ رفح خود ہی نیک یا بد آفعال یعنی مرتبہ ہوئے سے اپنے تین حصے حفاظت یا غارت کر دیتے ہے۔

رالشیوپران - ۱۸-۲۹

ہمارے بیان اور نیز اشکوں سے صاف ثابت ہوتا ہے کہ روح باعتبار اپنی آزادی خود نیک یا بدفضل کی ملکب ہونی ہے اور اسیلے اُس کا ہر ایک فعل خواہ اُس کے فکر سے وابستہ ہو یا کلام اور ظاہری عمل سے اپنے نیک و بد ہونے کے لحاظ سے ضرور مروح کی حالت پر تاثیر کرنا ہے۔ نیک افعال اُس کی فطرت کے مطوف ہوئے سے اُس کی ترقی اور بہلائی اور آرام کے باعث ہوتے ہیں اور بد افعال اُس کی فطرت کے مخالف ہو سے ادل کے خلاف نتیجہ پیدا کر لئے ہیں۔ آب ہم اپنے اخیر طلب کی طرف رجوع کرتے ہیں اور بیتلائے ہیں کہ گناہ کا کفارہ کیا ہے اور وہ کیونکر ہوتا ہے جس طور پر مرض جسمان سے شفاف حاصل کرنے کے لیے خالق نے ہزارہ قسم کی ادویات پیدا کی ہیں اور انسان کو حب خودرات اُسکے استعمال میں لافن کی اُس نے تیز بخشی ہے۔ راسی طور پر کفارتِ حق کے لیے اُس نے ہر ایک گھنٹہ کے لیے ایک قسم کی تخلیق بھی پیدا کی ہے۔ ان اُن دونوں میں جو حرف اتنا فرق خود رہے کہ مرض جسمانی کے وفعیہ کے لیے دو اکار سعماں کرنا یا نہ کرنا مخصوص انسان کی مرضی پر شخص رہے گررو حاصلی کفارہ اس طور پر انسان کی مرضی پر شخص نہیں ہے وہ ہر ایک گھنٹہ کار کو حسب قانون قدرت جلدیا پیدا ہو جو دھو تو لہے۔ وہارے اس شخص کو جلد اور پایا کی کو دیر میں ہوتا ہے۔ کچھ یہ بھی شرط نہیں ہے کہ کل کفار و حاصلی اسی دنیا میں ہو بلکہ حسب قانون قدرت کبھی بیان اور کبھی پر لوک میں اور

پکھ کچھ دلوں لوک میں ہوتا ہے۔

ہمارے شاستر کاروں نے اکرچہ کفارہ اندر ونی کوہی اصلی کفارہ گردانا ہے مگر چونکہ اونکے عہد میں دُنیا وی انتظام کے متعلق بھل حق و نہ دیوانی کیا فوجداری کیا سیاست مدنی کتب دھرم شاستر سے بھی علاقہ رکھتے تھے اسیلے دھرم شاستروں میں کفارہ بیرونی بھی بہت سے لکھے ہوئے ہیں۔ مگر ان دونوں میں اُنہیں سے اکثر کام مطلقاً غیر ایسا ہند سے پورا ہو جاتا ہے اور جو چند باقی رہتے ہیں وہ بمحاظ طرس کے کبیر ونی کفاروں سے اندر ونی کفارہ کی نسبت کوئی قابلِ لمحاظ فائدہ حاصل نہیں ہوتا اور بغیر کفارہ اندر ونی روح پاک نہیں ہوتی قابلِ عمل در آمد نہیں سمجھے جاسکتے چنانچہ شاستر خود اس اصول کی تائید کرتے ہیں۔ سری مدها گوت میں لکھا ہے کہ جب راجہ پریجہت نے شکر یو جی سے پوچھا کہ۔

अदृष्टश्रुताभ्यां यत्पापेजानत्रप्यात्मनोः हितं । करो  
ति भूयो विदशः प्रायश्चित्तमथोकथं ॥ कचित्वित्तने  
भद्रात्र कचित्वरनितत्पुनः ॥ प्रायश्चित्तमथोः पार्थ

मन्त्रेऽङ्गरशोचवत् ३४ श्रीमद्भागवत् ॥

معنی۔ جو لوگ را جاؤں کی دھی ہوئی تھزاوں کو دیکھا اور ترک وغیرہ کی تخلیقون کو سُن اور گناہوں کو اپنے تین مغرباتے ہوئے بھی بار بار گناہ کرتے ہیں اُنکے لئے کفارہ بیرونی سے کیا فائدہ ہے۔ کفارہ بیرونی کرنے کے بعد بھی کبھی تو انسان گناہ سے باز رہتا ہے اور کبھی پھر کرتے لگتا ہے۔ پس اسی صورت میں کفارہ بیرونی یعنی پر اسخت کوشل ہتھی کے غسل کے بیغامدہ یقین کرنا ہوں گیو مگر ہتھی غسل کرنے کے بعد پھر اپنے تین خاک سے آلوہ کر لیتا ہے۔

را سکے جواب میں شری شکد یوجی نے فرمایا کہ

کर्मणा कर्मनिर्हारे नहातान्त्रिक इद घ्यते अविद्वदधि

कारत्वात् प्रायश्चित्तिं विमर्शनम् प्रायश्चित्तानि दीर्घानि

नासवत्तापणात् खम् नानेः पुमानिराजेन्द्रस रहम् मिवापगः

معنی۔ افعال بیرونی یعنی چاندرائیں وغیرہ پر اچھوں سے بدل افعال کے گناہ باکھل دوڑنہیں ہو سکتے کیونکہ اس قسم کے کفار سے بیرونی چاہلوں کے لیے ہیں۔ حل کفار اسچار سے ہوتا ہے۔ ۲۔ جو شخص یہ سر سے بکھرہ (دہپہ) ہے وہ چاہتے تھے قدر کفار اس پر کیوں نہ کرے گریا کہ نہیں ہوتا جیسے اے راجہ! شراب کا گھر اگلکا جمل وغیرہ سو بھی پاک نہیں ہوتا۔

ہمارے بیان اور ان اقوال سے صاف تاثر ہے کہ بعیر کفارہ اندر ونی کے دل صاف نہیں ہوتا اور نہ صرح گناہ سے آزادی حاصل کرنی ہے پس اب ہم آخر بین کفارہ اندر ونی کا بیان کر لیں ہیں کہ جو بغیر اسکے کہ انسان جس ارادے سے گن کی طرف رجوع ہوتا ہے اُسی ارادہ کے ساتھ اپنے شہین آئند گناہ سے محفوظ رکھنے کے لیے صدق دل سے تو بکریے اور پریشتر کی بہگتی اور دھرم کا سادھن تیار کر حاصل نہیں ہوتا۔ دھرم کا سادھن ہی انسان کے لیے صلی تپ ہے تپ کے وسیل سے رفتہ رفتہ انسان اپنے گناہ ہوں کو جلا کر خاک کرنا ہے جن اچھے شری شکد یوجی نے بھی ارش اندر ونی کفارہ کے بارہ میں جو کچھ راجہ پر کچھ سے کہا ہے وہ ذیل میں درج ہوتا ہے۔

तात्रातः पथ्यते मेवान्नवाधयोः भिभवन्निहि एवं नियमवद् ।

जनशनेः क्षेमायकत्व्यते त एवान्नवल्लव्येषणाशमेनवद्मेनव ।

त्वं गोदसत्यरोदाभ्यां यहेऽनियमेनच ॥ देहवाकुद्दिजं धी  
था... ते... वाहुदाव्यताः विषयन्वद्युम्हरदपिवेऽपुण्डलमि  
दामहः ॥ कोऽवेतकवत्तराभ्युष्ट्वाहृदेवयरायरः ॥ शाश्व  
त्वं... वाहुदाव्यतीवारमिदभास्तः ॥

معنی۔ پہنچ سے کھانے والے کو جس طرح بیماری نہیں، مغلوب کر سکتے اسی طرح از جہا  
روہرم کے مقررہ طریق پر چلنے سے رفتہ رفتہ انہوں بہلائی یا نیکی حالت کرتا ہے،  
تپ۔ پر مہمہ چچ، من اور اندر یون کو روکنا، ترک، صداقت، پاکیرگی، اسکو جاندہ  
کو ہلاک نہ کرنا اور پاٹھہ وغیرہ کرنائیں سی علوں سے شر دنے والے اور دھرم کے جو نہیں  
والے متحمل شخاص مکی ایسے گناہونکو جو جسم یا زبان یا عقول سے ہوتے ہیں اس کو  
درفع کرتے ہیں جس طور پر اگل اپنی حرارت سے بال کی گاندھ کو جلا کر خاک کرتی ہے  
جو لوگ صرف پریشنا کو ہی مانتے ہیں وہ صرف اس کی بیکثی سے ہی تمام گناہوں کو  
دفع کرتے ہیں جسے آفتاب کو اس کو فتح کرتا ہے۔

८८۔ द्वैतपुरुषः कृत्ताकल्पारामभिष्मृते ।  
८९۔ सर्वगापेभ्यो त्रहाये रतो वचन्त्रमाः ॥

अङ्गामारत । दम । ५०६ । १३७ । १४ ।

معنی۔ جو شخص گناہ کے کرنے کے بعد کلیان یعنی نیک فعالی کی پیروی کرتا ہے وہ  
بادل سے چھپے چاند کی طرح پہنچ رکھتے گناہوں سے آزاد ہو جاتا ہے۔

(مہا بیارت۔ بن۔ ۲۰۶-۲۰۷) (۱۲۸۰)

यथादित्यः समुद्दनैवेनमः एवं बयोहति । एवं कल्या  
एमा तिष्ठन सर्वपैत्रसुच्यते ॥ महाभारत । वन

۲۰۶ । ۱۳۴۷ ।

معنی۔ آناب کے نکلنے سے جس طرح تاریکی۔ رفع ہو جاتی ہے اُسی طرح نیک افعال  
کرنے سے گناہ رفع ہو جاتے ہیں۔

رہا بہارت۔ بن۔ ۲۰۶ ۔ ۱۳۴۷ ۔

तैलान्यथानि स्यन्ते । तयोदान ब्रतादिभिः । नाधर्म

ज्ञनहृदयं तदपीशाद्वि । ॥ ۲۰۱ ॥ ۲۱ ॥ ۲۷ ॥

معنی۔ سادہ ہر یعنی عامل لوگ ریاضت چیزات اور برتر وغیرہ سے بُرے کے افعال کو  
پاک کر سکتے ہیں۔ مگر گنہ کار و لکوپاک نہیں کر سکتے وہ صرف ایسکے ہی چیزوں کی سیوا  
پاک ہوتا ہے۔ ربہا گوت ۱۶۰۴۰ ۔

اوپر کے بیان سے ظاہر ہے کہ انسان کی روح جو گناہوں کی تاثیر سے اپنی  
فطرت میں بگڑ جاتی ہے پر ماہما کی بہکتی اور نیک افعالی سے پہرا خرکار و بُرہ صحت  
ہو کر اُنہے شجات پا جاتی ہے اور دصرم جیون میں ترقی کرتی ہے۔

جو لوگ گناہ اور روح انسانی کے ساتھ اُسکے سچے تعلق کو نہیں سمجھتے وہ اُس سے  
مگنتی کی غرض سے سیکر ڈان اقسام کی توهہات میں سببلا دیکھ جاتے ہیں۔ کوئی کسی  
مخصوص ہر قسم پاٹیر تھوڑی مرنے سے یا مخصوص ہر دیا کے نہانے سے پاپ کا کفارہ  
خیال کرتے ہیں۔ کوئی کسی مخصوص انسان یا اوتار پر ایمان لائے اور کوئی کسی  
مخصوص ہر دی یا ہمہ بُری سفارش سے گناہوں سے شجات پالنے کی توقع رکھتے ہیں  
اور وہ بھی عموماً اس دُنیا میں نہیں بلکہ مرنے کے بعد پرلوک یاد و سری دُنیا میں۔

ایسے عقیدے سے انہیں عقیدوں کے ہمپلہ ہیں کہ جنکے لحاظ سے بہت سے لوگ گذے یا لتویز وغیرے سے جسمانی امراض کا درور ہو جانا یا بوفی ٹکی مروے تابے کا سونما اپارے سے چاندی کا بُن جانا لعین کرنے ہیں۔

گناہ کی چڑا انسان کی خودی ہیں ہے۔ خود غرضی کا مہدہ ہو کر ہی انسان ہر کسکے بہرے کا سون کا کہ جو مرضی ایسی کے خلاف ہوتے ہیں مُرتکب ہوتا ہے۔ بُن و فتیک دہ ابینت یا خودی کو چھوڑ کر اپنے شیئں خدا کی مرضی کے آگے تصدق نہ کر دے تب تک گناہ کی چڑکت نہیں سکتی۔ اور یہ قربانی اُسوقت جمک علیمین نہیں آسکتی جیسا کہ خدا کے ساتھ خالص بہتی را بیسچاری بہتی نہو۔ پریم میں ہی ایسی تاثر دیکھی ہے کہ وہ جب پیدا ہوتا ہے تو عاشق کو اُسوقت تک قرار نہیں دیتا جیسا کہ سیارے یا مشوق کے ساتھ پوچھو اپور اسیل نہ کرادے۔ پس مشوق حقیقی کی طرف جس قدر پریم زیادہ ہوتا ہے اُسی قدر ہماری خودی کم ہوتی ہے اور ہم خود اپنی خوشی سے اپنی خود کو اُس کی مرضی کے مقابل قربان کی نہماشروع کرتے ہیں اور اس میں ہمکو سچی آزادی اور راحت کا مزہ ملتا ہے۔ خلاف صورتیں ہرگز نہیں۔ ہم عشق کے جوش میں اپنے آپ کو مشوق کی خوشی میں پوچھو اپنے قربان کرنا چاہتے ہیں اور چین نہیں پائے اگر فراہمی اپنی کسی نفسانی خواہش میں اکر اُسکی مرضی خلاف ہو جائیں۔ پس جس درجہ اُس سے پریم کرتے ہیں اُسی درجہ ہم اُس کی نزدیکی کے طالب ہوتے ہیں اور جس قدر نزدیک ہوتے ہیں اُسی قدر اپنی آزادی میں اُس کی اُس بُرکت کو پاتے ہیں کہ جس کا نام پاکیزگی ہے اور پھر جس قدر پاک ہوتے ہیں اُسی قدر اسکے اُور بھی نزدیک ہوئے قابل ہوتے ہیں۔ غرضکدی سلسلہ چلا جاتا ہے اور آخر کا سچکو سوہ اور رُخ پاپون سے ملکتی دیکر اُس کی مرضی کے ساتھ ہماری مرضی کو ایک کر دیتا ہے۔ ہماری خودی

غارت ہو جاتی ہے اور یہ اپنی مرضی میں پہنچا کیک اُسی کی مرضی کے سطح ہو جاتے ہیں یہ اطاعت کچھ جبراہیں ہوئی بلکہ طبی ہو جاتی ہے۔ اس حقیقی روحاںی میں (رجوگ) میں اطاعت اور آزادی دلوں ایک ہو جاتے ہیں اور اس طور پر فہرست گناہوں سے اسی دُنیا میں مکتی صاحل ہوتی ہے۔ بلکہ انسان ایک ایسی نئی زندگی مانیا جنہم پاتا ہے کہ جس سے حیوانیت سے نکل کر وہ اپنی خوبی اور صفات میں بالکل دیبا یا فشنگ ہو جاتا ہے اور جو زندگی پہنچا خوبی لکھ روح میں ایک آمنی زندگی پیدا کر دیتے ہے کہ جس پر یہی نسبت بھی خوبیان بڑھ جاتی ہیں اور علی لہذا قیاس یہ سلسلہ روحانی ترقی یا شی زندگی کا امداد اآلبا دشک جاری رہتا ہے اور پریم کی برکت سے مُنتقطع نہیں رہتا۔

اس حقیقی پریم کے فریاد روح کو خدا کے ساتھ ملا کر سکتی اور دھرم جیون دیتے کیلئے اور بہادر آباد تک رہو جو کو ان خوبیوں میں بڑھنے کے لیئے تجھنکا سر لئے ترقی کبھی نہیں نہیں ہوتا۔ سماں ہر دھرم کا لامہ رہتا ہے۔ اسی حقیقی پریم احادیث زندگی کی باادشاہت و اعتماد نیاز سے ایک شرط ہے۔ سماں کیمیں، یہ لوگ کوچھ بڑگی خیالی تھعّب (دھرم) زد رشہات سے رہتا ہے اس کے لئے اور برکت کی قدر کرتے ہیں اور اس اسے اپنی زندگی کے مقام تھی کہ جہاں کوئی نہیں۔

## روحانی پوجا

وہیں یعنی قریباً جتنے مذہب مشہور ہستے جاتے ہیں اُن سب میں کسی نہ کسی ڈھنگپے عبادت الہی کا طریق پایا جاتا ہے۔ کیا یہودی کیا مسلمان کیا عیسائی کیا پارسی سب عبادت الہی کے قائل ہیں۔ مگر ساتھی مسکو اگر اُن نے پوچھ جاتا ہے کہ بہائی تم ہے عبادت کیون کرتے ہیں۔ اس کا جواب کیا ہے تو عموماً بہائی جواب دیا جاتا ہے کہ یہ اُس رہت العالمین کا حکم ہے کہ جسکے ہم بندے ہیں۔ پس اُس کا حکم سمجھانا ہم پر فخر ہے۔ اگر ہم بندے ہو گرائے ماں کے حکم کی تعییں نہ کریں تو گھر گار بہر جائیں اور مریکر بعد قیامت کے وان سر زمکن مسخنی ہو کر وہنخ میں ڈالے جائیں۔ بڑھاٹ اس کے اگر ہم اُس کے حکم کو سمجھا لائیں گے تو وہ ہم پر خوش ہو گناہ اور انصاف والے دن ہم کو بخشی نصیب کریں گا۔ گویا ان لوگوں نے نہ یہ عبادت الہی حکم خدا ہے اور جو ڈھنگ اور رفاقت اُسکے پورا اگر بندے کے لیے اُنکے لئے گھر چاہیے فہرست مقرر کر دیا ہے اُس کے مطابق وہ دن میں یہ خدا یعنی رضا یا پا رخچ دنخوا ہے اسے ادا کر دیتے ہیو اور جمیروت اس حکم کی تعییں کر رہے کے نہ ہسکر کر ایک دن بھر کے تمام اُندر سے، العالم کے متنوع ریاستیں ہیں اور عدالت تعییں اسی حالت میں دنخوا ہیں پس یہ مان خود مراکھتے ہیں۔

اسنے دیاں سے یہ صاف نہا ہر ہے کہ: عبادت ہے الہی کا وہ طریق اپنی روح سے ہستہ ملکیتیں کر رہے ہیں کہ وہ نہ سری دھرمی این اُسکے سبب سے بہشت نصیب ہو گا۔ خود اسی اُنہیں ہم ایک سما عبادت کیوں اُنکے نتیجہ کما کوئی نہ سری دھرم اور خدا کا اور پر اس کا دل اپنے کریں۔ دس بیجھے سے اُنہیں کہیں اس بات کے سوچنے اسی موقع نہیں ملتا ہے

کہ عبادات آہی فی نفس کیا چیز ہے جو کیا درحقیقت وہ کوئی ملکس ہے کہ جس کا وقت پر جیرا و قہر ادا کرنا جیل سے (مراود و نزد سے ہے) پچھے کے لیے ضروری سمجھا گیا ہے جو یا واقعی وہ کوئی ایسی چیز ہے کہ جس سے ہماری روحانی زندگی کا کوئی یہ بھی ہٹا چکا ہے وسط ہے؟

بڑا مہہ دھرم یعنی حفافی دین اس سچی بولی بات کی تائید کرتا ہے۔ راس کی بہادیت کے موافق عبادات آہی کا ہماری روحانی زندگی سے فی الفور کا واسطہ ہے اور اس کے نتیجہ کا حصول کسی دوسری دنیا کا محتاج نہیں ہے بلکہ ہر ایک سچی عبادت رُسیوقت اپنا نتیجہ سمجھتے ہیں مثل کسی ملکس کے یہ جیرا و قہر ادا کرنے کی چیز نہیں ہے بلکہ زندگی کی چیز ہے۔ یہ وہ طریقہ ہے کہ جس کی بنیاد روح کی نیچریں ہے۔ یہ وہ ذریحہ ہے کہ جس سے روح اپنی زندگی کے لیے غذا حاصل کرنے ہے۔ کون انسان ہے جو روحانی غذا کا محتاج نہیں؟ جیسے وہ جسمانی غذا کا محتاج پیدا کیا گیا ہے ویسے ہی وہ روحانی غذا کا بھی محتاج ہے۔ ہر ایک انسان جو اپنی روح کی حالت سے غافل نہیں ہے اور اس کی ضرورتوں اور خواہشون کو جانتا ہے وہ خوب سمجھتا ہے کہ وہ بالطبع اپنے یہ روحانی غذا کے محتاج ہونے کا اطمینان کر لیتے ہیں۔ کتنی رفعہ بھر اپنے ان افعال کے لیے دل میں نادم اور سرخیدہ نہیں ہوئے ہیں کر جنکے باعث اپنے لواحقوں یا دوسروں کو ہماری ذات سے نقصان پہنچلے ہے جو کتنی دفعہ چار سے کافی نہ ہمکو ہماری ناپاک زندگی کے لیے ہمکو ملامت نہیں کی ہے؟ کتنی دفعہ ہمارے روزمرہ کے گناہوں نے حسب موقع پاک زندگی کی خواہش کو نہیں ابھارا ہجی؟ کتنی دفعہ ہم نے سخت مصیبتوں نیں پڑپڑ کر دنیا کی بے ثباتی کا امتحان نہیں کیا ہے؟ کتنی دفعہ ہم نے اس دنیا کی بے ثباتی سنتے اسید پوکر کسی پاشا بات شے پر بہر دست کرنے کی ضرورت نہیں محسوس کی ہے؟ کتنی رفعہ بھر نے دکھ سے گھبڑا کر حوصلہ اور کرستقلال کی خواہش

نہیں کی ہے؟ کتنی دفعہ ہم نے دُکھ سے سختے اور حقیقی سُکھ حاصل کرنے کے لیے بالطبع آرزو نہیں خلاہ کری ہے؟ کتنی بارہم تو صداقت کی پیروی میں اپنے استین محض دنیوی شیخیت یا سوسائٹی کے خوف سے عاجز ہو کر اپنی کمزوری کا سچیہ نہیں کیا ہے؟ کتنی دفعہ اس کی پیروی کے لیے ہم نے دل دل میں شرمسار اور افسوس زدہ ہو کر طاقتور ہونے کی تمنا نہیں کی ہے؟ کتنی دفعہ اپنی قوم یا کل لفظ انسان کی جملائی کرنے کا خیال پیدا ہو کر سہار سے دلوں سے آخر کار دھو نہیں ہو گیا ہے؟ کتنی دفعہ تیک کام کے کرنے وقت لوگوں نے اپنی غلطی سے ہر قسم کی مخالفت اور زیاد ارسانی سے سہار سے دلوں کو کباب نہیں کیا ہے؟ کتنی دفعہ ایسی صورت تو نہیں ہم نے اپنے نیک رادہ میں پہلے کا سچرہ اٹھا کر مزید تہذیب و حوصلہ کی خواہش نہیں کی ہے؟ کتنی دفعہ اس دُنیا کے ہزاروں مرد و جہ مذہبیوں کی فتنہ ہے استین گُن شنکر ہم نے اضطراب کے دریا میں غوطہ نہیں کھائے ہیں؟ کتنی دفعہ ایسی صالحتیں ہم نے اس سُدال کے حل کرنے میں کو صداقت کی کیونکر تصدیق ہو؟ مایوس ہو ہو کر آہ وزاری نہیں کی ہے۔ اور کتنی دفعہ حارکی سے محیط ہو کر ہم نے زیست وقت میں روشنی ملنے کی آرزو نہیں کی ہے؟ پس اس سے زیادہ اُور کیا شوت در کار ہے۔ جو حالت میں کہ چار ارزو زمرة کا سچرہ شاہرا درگواہ ہے۔ کہ روح بالطبع روحانی خدا کی معلق ہی روح اخلاقی قوا ایسی کمزور ہے اور وہ طاقت کی خواستگار ہے۔ پس ہر دو ہے کہ جس حکیم سُلطنت اُسے پیدا کیا ہے اور جسے اُس میں یہ احتیاج اور اُسکے سرخ کرنے کی خواہش ہی ہے اُس نے اس کا گل سامان ہی بھی پہنچایا ہے۔ کیا اُس نے جمیں جسمی ہو ہو کر پیاس دیکر اسکے لیے کھانے پینے کی ہزار ہزار پیدا نہیں کیں؟ پھر روح جو ایسی افضل چیز ہے اور جو ایسا نہ کر سیگی اُسکے لئے کب نہ کن اسماں زیست موجودہ کیا ہانا۔

پیشک انسان کی روح کا جب سے وجود ہے تبھی سے اُس کی سبلاعی اور ترقی کا سامان اُسکی

موجود ہے ان خود خدا اہمی رو حالی ہو کی خواراک ہے مگر اس را ذکا بھینا اُن لوگوں کے لیے سخت مسئلہ ہے جن کا ایسے مضمایوں سے لگا و نہیں ہے اور جو رو حالی ترقی کے الفاظ کو ہی سمجھنے نہیں سکتے جو ایسٹر دشنا اور ضد اکی نزدیکی کے مضمون سے ہی بہرہ ہیں۔ سچ ہے اگر یہی حقیقت عام کے دلوں پر روشن ہوتی تو آج منہب اور نہیں آدمیوں کی جو خوفناک حالت لنظر آتی ہے وہ غالباً موجود نہ ہوتی۔ ہم لوچتے ہیں کہ اگر ہم چل پر ایک دیگر چاولوں کی چڑڑا دین اور ایک گہنہ بعد جا کر دکھیں چاول نہیں پکے۔ پھر کچھ دیر بعد جا کر ٹوٹ لین اور چاول کچھ معلوم ہوں۔ عرض دیگر برابر چولے سے پر چڑھی رہ جو اور ہر گہنہ ہم دیکھتے رہیں۔ یہاں تک دیکھتے دیکھتے کہی برس گز جانیں اور آخر کار چاول جیسے ڈالے گئے تھے دیسے ہی موجود ہیں تو کیا بیویو قوت سے بیویو فن انسان اس قدر سمجھنے کو مستعد نہیں ہے کہ بیشک چولے کے اندر آگ نہیں جلا لی گئی۔ اگر آگ جلا لی جاتی تو حرارت اُس برتن کے چاولوں تک پہنچتی تو خود چاول پک جاتے۔ سیطرح جو لوگ ہاتھ میں بالا لیکر اس رام پاراد کھن یا کوئی مخصوص نتھ جیسے جیسے عمر تمام کر دیتے ہیں۔ یا تین کال کی سندھیا کر کر نہیں زندگی گزار دیتے ہیں یا پنج وقتہ مناز پڑھ کر یا تھوڑے ڈال لیتے ہیں یا اس قسم کی عبادت اکھی کرنے کا ساری عمر فخر کرتے ہیں۔ اور پھر جب انہی زندگی کے چاول کو ٹوٹ لاجاتا ہے تو وہی کچھ کا کپی معلوم ہوتا ہے تو اس سکے لیا بات صاف ظاہر نہیں ہے کہ اُن کی زندگی کی دیگر جن چولے پر برسوں چڑھی رہی اُسکے اندر آگ نہ جلتی تھی اور اُسکے برتن کو اُس کی حرارت لے باہل نہیں یا کیا طبیعی یا حقانی دین ہکو اس جلتی ہو جی رو حافی آگ کے ساتھ جوگ روصل (۲) حاصل کر لے کی ترکیب سکھلاتا ہے۔ اس کی پہاہیت سے ہم عبادتِ الہی (اپاسنا) کو اُس سچے طریق کو سیکھتے ہیں جو نہ صرف ہمارے لیے خدا کے ساتھ ہے جوگ کر زیر کا ذریعہ ہوتا ہے بلکہ خود

اُس اپاسنائیں وہ اصول شامل ہیں جسے ہماری روحانی کھل قوتون کا اُس ذات پر سے چوگ ہوتا ہے کہ جنکی ترقی کا مادہ ہماری سرثت ہیں پیدا کیا گیا ہے اسی کا نام اور ہیسا تک جوگ یا روحانی پوچھا ہے۔

یہ وہ جوگ ہے جسکے ساتھ عبادت الہی کی عرض پُردی ہوتی ہے یہ وہ پوچھا ہے جس کے ساتھ دینداری کی مراد حاصل ہوتی ہے۔ یہ وہ جوگ ہے جسکے ساتھ دھرم کا نیتیخانہ طاہر ہوتا ہے۔ یہ وہ پوچھا ہے کہ جسکے ساتھ روح کی زندگی سُدھری ہے۔ ان جب آنکھ کے ساتھ لفڑی جوڑ کے تہی اُس کی کرن تہاری آنکھوں تک پوچھنے گی۔ اسی طرح جب ہم عبادت کے سچے طریق کے ساتھ اپنی روح اُس روح الروح کے ساتھ جوڑنے ہیں تو بخش اُس کے ساتھ ہم نہیں رانشیا (رذ) ہوتے ہیں۔ جب ہم اُس روح الروح کے ساتھ جو تمام روحانی خوبیوں کا حصہ ہے تک ہم ہوتے ہیں تو اُس کی تائیرتے یا ماری رخچ کا منا شر ہونا الزامی ہے۔ اس سرتبت پر پہنچنے کا نام ہی ایسٹر کا دشن کرنا ہے۔ اس درجہ پر ہمچکر عابد اکر گوئی کریں گے دیکھتا ہے۔ چھ اُس کے ایمان کی آنکھ کھل جاتی ہے اور لوز المور کے فروسے روشن ہوتی ہے اس منزل پر پوچھنے سے پریم (محبت) کا سُنگم آگئے لگتا ہے۔ اُسید کی کلی کہل جاتی ہے۔ پاک زندگی کی کشش تیز ہو جاتی ہے۔ گناہ کی رنگت پہنچی ہو مہوکر کنارہ کرنا شروع کرتا ہے۔ کافشنہ طافت اور پاکیزگی حاصل کرنے لگتا ہے۔ دینی اور اک ٹبرحد جاتا ہے۔ تمام شکوک رفع ہونے لگتے ہیں۔ روحانی صدائیں خود بخود طاہر ہونے لگتی ہیں۔ خدا کی پاک صفائی روح کے رگ دریشہ میں پیوست ہوتی جاتی ہے۔ جرأت اور بہت طبیعتی جاتی ہے۔ اخلاقی قواروز برد نمتر قی ہوتے جاتے ہیں۔ پاکیزگی کی امنگ کے ساتھ ساتھ آنند کی لہریں جوش مارنے لگتی ہیں۔ خدا کی نیک صفائی کا پورا کرنا ہی زندگی کا اہل ہوں بننے لگتا ہے۔ پھر یہ فقرہ کہ خدا روح کی روح ہے صرف پڑھنے اور سخنے کے لیے بھی ہیں۔

رہتا ہے بلکہ زندہ صورتیں دکھانی دیتا ہے۔ ایسا عادی جس قدر زیادہ جوگ کرتا ہے اُسی قدر زیادہ جوگ اور متاثر ہوتا ہے اُسی قدر زیادہ بالا خوبیوں کا رنگ گہرا ہوتا چلا جاتا ہے۔ جس قدر یہ رنگ جنماتا جاتا ہے اُسی قدر دھرم کی بہوگ پیار اُور بھی بڑھتی جاتی ہے۔ غرضِ کناد سے آزاد ہو کر یہی روح ابد الا اباد تک اپنی نیکی کو اعلیٰ صفات میں سیطح ٹھہر کر ترقی کرتی جاتی ہے۔

یہی جوگ دین حقانی کی جان ہے۔ یہی جوگ شخصی الہام کی بُنیاد ہے۔ یہی جوگ صدی خلیٰ سے منی دینی اور اخلاقی صفات کے اکشاف کا بڑا ذریعہ ہے۔ آج جنکو لوگ رسول پاپ خبر پڑتی اور اُن کی دکر تھیں وہ بھی مثل ہمارے انسان ہی سمجھے اور انہوں نے اپنے اپنے زمانہ میں جس قدر دھانی صفات کو اٹھا کر کیا ہے وہ بھی اسی قسم کی جوگ کی بد دلت تھا۔ ہندوؤں کے مذاہروں مسلمانوں کے قرآن اور عیسائیوں کی بُل دعڑہ کتب میں جس قدر دھانی صفات میں موجود ہیں وہ اُسی لامہ تاریخی صفات کے سمندر میں سے نکلی ہوئی ہیں۔ مگر وہ سمندر کے مقابلوں میں ایک قطرہ بھی نہیں ہیں۔ وہ سمندر حصے پہلے لہریں مارتا ہے۔ آج بھی لہریں مار رہے ہے۔ آج وہ خشک نہیں ہو گیا۔ اور نہ کبھی آئندہ خشک ہونا اُس کا ملک ہے۔ چھک کیا وجہ ہے کہ جو سمندر اس نہیں پر پھیلا ہوا ہجاؤ جس میں غوطہ لگا کر آج سے ہزارہوں پہلے لوگوں نے جو سوتی نکالے تھے جرف اُنہیں پرفا نہیں کیا جاتا بلکہ غوطہ زمی کا سلسلہ براپ بھاری چلا جاتا ہے اور نہ نہ سے نہ سوچ نکالے جائے ہیں۔ مگر خدا جو دھانی صفت کا انتہا سمندر سے اُس میں غوطہ زمی کا سلسلہ بالکل بند کیا جاتا ہے؟ انہیں میں صفت کاری اور مستکاری کی آج کیسی گمراہی از ایسے ہے۔ ہزارہ قسم کی چیزیں جو دھان سے تیار ہو کر سخنی ہیں انکے دلکشی سے عقل حسیمان ہو جاتی ہے۔ لیکن ابھی دھان بادشاہ کی طرف سے اگر یہ شہداُستہ کیا جائے کہ آج سے

پاپ سو برس پہلے۔ نگہنڈ کے لوگ جنگلو میں رکھ جگھلی پودہوں کی شاخوں اور پیوں کے پتوں وغیرہ سے جن قسم کی چیزوں بنا کر پہنچتے تھے وہی مستعمل ہوں۔ کیونکہ ان سے بہتر انکے سوا اور چیزوں کا تیار ہونا ممکن ہے تو ابوجونہن کے لوگوں میں کیسا تہلکہ پیدا ہو جائے۔ ایک شخص یہی تو ایسے رہنما کو مجھوں کی بکواس سے زیادہ مرتبہ نہ دے۔ ہر ایک کے مہنگے ہیں۔ جیسے وہ آدمی تھے ہم یہی آدمی ہیں۔ صنعت کاری کا مادہ جیسا اُنہیں تھا یہیں بہی ہے۔ جس حالت میں وہ اسی را وہ کی برکت سے جنگل میں گھاس بھوس جو کچھ نہ تھا لگتا تھا اُس کے زیور وغیرہ بنا کر اپنے شین آہستہ کرتے تھے۔ تو پیر ہم کیوں اپنے چاروں نظر فریں سے ہزار دن گزر زیادہ سامان موجود ہوئے پر یہی اُسی را وہ کے استعمال کرنے سے روکے جاتے ہیں؟ مگر کیسا تجھ بے اور کس قدر حیرانی ہے کہ ہم نہ یہی صداقتوں کیلئے اُسی چلچلہ بھرپائی کے ساتھ پیاس سمجھانے کے لیے مستعد رہتے ہیں کہ جسکو ہمارے کھنڈیکے لئے ہزاروں برس پہلے سندھر میں سے کھالا تھا! ایسے یہ سید یہی سادی بات ہماری بھی ہے۔ یہی نہیں آتی کہ جس روحاںی طریق یعنی جوگ کے ساتھ ہمارے کسی بزرگ نے غوطہ زدی کر کے پہلے کچھ سوئی تکالے تھے اُسی طریق کے ساتھ بلکہ اُس سے فضل طریق کے ساتھ ہم بھی غوطہ مار کر سوئی تکال سکتے ہیں۔ جس جوگ سے وہ اپنی روح کو اُس روح کے ساتھ لے کر کے نئی زندگی حاصل کرنے کے لایں ہوئے تھے ہم بھی حاصل کر سکتے ہیں اُس کا رشتہ ہمارے پرزاگوں کی روح کے ساتھ ہزاروں برس پہلے جیسا تھا اب ہماری روح بھی دیسا ہی ہے۔ یہ ہماری خود نہ دانی ہے کہ ہم اُس پرستہ سے اپنے آپ کو مستغیت نہیں ہے اس صدمی کا ایک بڑا بھاری مشہور فلسفہ اور علم ہے اور مقدس شخص جس کا نام تھیوڑا پاک رکھے اپنی تصنیفات کے ایک مقام میں لکھتا ہے۔

”خدا اب سر نہیں گیا اور نہ سوٹا ہے۔ بلکہ جیسے قیم سے حیتا جا گئتا تھا دیسا ہی اب یہی

وہ پہلے جس طرح لوگونکو ملہم کرتا ہتا اُس سے کچھ کم نہیں نہیں کرتا ہے۔ وہ اب بھی تمہارے  
دیاغ دل اور روح کو صداقت مجتہب اور زندگی سے مالا مال کرنے کو تیار ہے جیسا کہ  
حضرت موسیٰ اور حضرت عیسیٰ کو الامال کیا تھا اور وہی انہیں صراحت کے ساتھ کیونکہ اس کا  
(انپی ریشن) عام عالمگیر قوانین کے ساتھ آتا ہے نہ کہ اُنکے کسی طرح مستثنہ ہو کر۔

جو لوگ مذہب کے پیر و میش ہیں اسی نکاح کی یعنی روحانی پوچاہی حقیقت سے آشنا نہیں ہیں  
وہ دھرم کی نعمتوں سے قطعی محروم ہیں مذہبی باستین البتہ وہ طویل کی طرح مذہب سے مخالف  
سکنے۔ ظاہری طریق بھی دکھلا سکتے۔ مگر اسکے پاس وہ چیز نہیں ہے جسے زندگی کی روشنی  
کہتے ہیں۔ اُنکے نہ ہمین روشنی ہے مگر کہ کی۔ جس سے پہنچ نہیں بھر سکتا۔ اور زندگی نہیں  
پیدا ہو سکتی۔

وینِ حقانی میں اگر جڑھ بڑھ کر کوئی خوبی ہے تو یہی ہے ایکی کسی فریان یا تلت کے موافق اس  
قسم کی یا تو نہیں فخر نہیں کرتے ہے کہ تمہارا پیغمبر ہو ٹا اور ہمارا پیغمبر ہو ٹا۔ تمہارے ہادی میں یہی  
عیب اور نقص ہے اور ہمارا ہادی اُن سب سے بھری تھا۔ جو لوگ دھرم کی حقیقت کو نہیں پہنچ  
پہنچیں وہی اس قسم کی صورت پرندی کرتے ہیں۔ مگر برا مہہ دھرم کی ہدایت کے موافق دھرم  
زندگی کی چیز ہے۔ جس کا چشمکاہ ایک روح کے اندر موجود ہے اُس چشمکاہ کو جاری کر کے اس سے  
روح کو سیراب کرنے کی ضرورت ہے۔ اور جو لوگ ادھریاں کچھ جوگ یا روحانی پوچاہ کے پیچے  
طریق کو عالمیں لانے ہیں وہی اس کو سیراب کرتے اور زندگی کی چیز نہیں کا سیاہ ہوتا ہے زندگی  
اے دھرم کے پیاسو! اس عالمگیر دیوبنی درسل (وین) میں کی ماہیت کو سمجھو۔ اور اس  
طبعی دین سے حقیقی دین سے۔ خدا کے دین سے اپنے نئیں مستغیر کرو۔ فقط

## اپدی زندگی اور اُس کے ساتھ روحانی ترقی کا لامہ اس سلسلہ

اگر ایک چڑیاکی پیدائش کو ہم تحقیقات کی نظر سے دیکھیں تو اُس کی زندگی مختلف زمانہ میں جو مختلف صورتیں قبول کرتی ہے اُنے اپنی زندگی کے بارے میں بھی بیہت کچھ صدقہ ہیں سمجھ سکتے ہیں پہلی زندگی اُس کی جانشی کی صورتیں ہنودار ہوئی ہے اُس میں بھیز کوک رفیق مادہ کے اور بٹا ہر کچھ موجود نہیں ہوتا۔ وہی مادہ رفتہ رفتہ مسجد ہونے سے ایک اور نئی صورت قبول کرتا ہے اور جس وقت وہ اندھا چور ٹکر بانہتا ہے اُس وقت پہلی صورت سے بالکل مختلف چوچے۔ آنکھوں اور پیخوں وغیرہ کے ساتھ ایک ماس کا لوندا بنکر کھانی دیتا ہے اس صورت کو ہم اُس کی زندگی کی دوسری منزل قرار دیتے ہیں۔ اس دوسری منزل میں پہلو چکر بچتہ ہلتا ہے۔ جملتا ہے۔ بولتا ہے۔ گھنہ پہیلا ہلتا ہے۔ اور چکا کھاتا ہے۔ مان باپ کی حفاظت میں گھوٹنے میں رہتا ہے۔ رفتہ رفتہ اُسی گھوٹنے میں پہر اُس کے بازو سکھنے شروع ہوئے ہیں اور چھڑا ہمیں پرمنو دار ہوئے ہیں۔ یہاں تک کہ ایک روز وہ پورا پرند بیجا ہلتا ہے اور موقع پاکرا سکے مان باپ اُس کے گھوٹنے سے باہر لجو کر آخونا اُس کو محض اُنکے ہپروس پر چھوڑ دیتے ہیں۔ جس وقت پرٹکا لکر یہ گھوٹنے سے باہر ہوتا ہے اُس کو ہم اُس کی زندگی کی قیمسیری منزل قرار دیتے ہیں۔ اس قیمسیری منزل میں اُس کی طرز زندگی قطیعی آور ہو جاتی ہے۔ اب چھوٹے سے گھوٹنے میں اپنے آپ کو بننہیں پاتا ہے۔ بلکہ ازد کشادہ اور بے انہما وسعت دار آسمان اپنے چاروں طرف پہیلا ہوا پاتا ہے۔ اب گھوٹنے کی تدریجیاں دہنے لی روشنی میں، اپنی آنکھیں نہیں کھول لیتے بلکہ نہیں روکے آفتاب کی اعلیٰ اور شفاف روشنی سے انہیں مسون پاتا ہے۔ اب وہ گھوٹنے میں بیٹکی

گندہ ہو ایں دم نہیں لیتا ہے۔ بلکہ بڑے بڑے میدان (و جنگل) کی کمی ہوئی اور نازی ہو ایں سالن لیتا ہے۔ اب وہ فقط ان چند اقسام کے دلوں سے ہی پیٹ نہیں بیٹا ہے جو مسکے والدین چیخ میں لاگر ہستے بڑے پیار سے کھلا کر لئے تھے۔ بلکہ ہر رون قسم کے پہل اور سیوے رجن سے سطح زمین کے قطعات پر ہیں) حسب خواہش گزرتا ہے اور کھاتا ہے اور ان سب بالوں کے علاوہ مثل گھوشنسلے کے اپنے بازوں کو بند نہیں پاتا ہو بلکہ نام کرو ہو ایسی کوہنایت نوں صبورت نیلے رنگ کے لامہنہا طوں دعویں کے شامیانہ تر ڈھکا ہو اور یکہ کر حسب خواہش اپنے پروں کی طاقت کو پورا پورا آڑانہ کا موقع پاتا ہے۔ عز خندک اس تیسری منزل میں پہنچنے سے اس پرندہ کی طرز زندگی بالکل اُور ہو جاتا ہے۔ اور اب وہ سچے نہیں ہے جو گھوشنسلے میں تھا اور نہ وہ ریقق نادہ ہے جو انڈے میں تھا۔

انسان کی زندگی بھی اسی طرح منزل بہتر نہی صورت اور نیحہ حالت حاصل کرتی ہے۔ اول اول یہ مثل اندھے کے ایک ریقق نادہ کی صورت میں ہوتا ہے۔ پہنچان کے رحم میں پہ درش پاکر گوشت کی شکل میں تبدیل ہوتا ہے۔ پھر اُور مرید پہ درش کے ساتھ ایک اندھے اور گوئیں سچے کی شکل قبول کرتا ہے اور آخر کار جسمانی عضائی تکمیل کے بعد اس پیچی دنیا کو چھوڑ دیتا ہے اور ایک نئی دنیا میں ظاہر ہوتا ہے رجس کا رنگ اور روپ۔ طریق اور سر تا پہلی دنیا کی نسبت رجیکہ وہ مان کے رحم میں تھا) بالکل اُور ہے۔ یہاں میں میں اکروہ سک لینا اور انکھ کھولنا شروع کرتا ہے۔ نئی روشنی اور نیچیں دیکھتا ہے۔ کافون سے مختلف آوازیں سُننا ہے۔ مہنہ سے دو دھن دغیرہ غذا کھاتا ہے اور اسکے ذائقین تیز کرنا شروع کرتا ہے۔ ماخپر وون کی کھلی حرکت حاصل کرتا ہے۔ دُکھ درد معلوم کرتا ہے بلکہ پیاس کا رد کرنا ملہا کرنا شروع کرتا ہے۔ عز خندک یہ سچے اپنی اس زندگی کے لحاظ سے اُبھ

بیٹے نہیں ہے جو مان کے رحم میں تھا۔ اس زندگی کو ہم اُس کی دوسری منزل قرار دیتے ہیں۔

اس سہری منزل میں پہنچ کر اُس کی روح میں جو ذہنی۔ اخلاقی اور ادھیانگ را اپنی ری۔ چھےال، قوارشِ تحریم کے موجود ہوتے ہیں۔ وہیرے وہیرے نشوونما پا نا شروع کرتے ہیں۔ ان باپ کے جیسے خیالات ہوں۔ جیسی چال میں مصالح ہو۔ جیسا اخلاق۔ بتاؤ اور فرج ہو۔ جس قسم کی سوسائٹی ہو اُسی کی تربیت اور تعلیم کے کھاتا دربانی سے مذکورہ بالا قوتوں کے پودھے طاقت حاصل کرے ہیں۔ اور سترتی ہوئے ہیں۔ پہلے پہل جمع عقل نہایت ضعیفہ ہوئے تو سچے بالکل یقین کا پتلا ہوتا ہے۔ اُسوقت جھوٹ پچ۔ غلط صحیح۔ جو کچھ اُسے بتلا دے اُسی پر یقین کر لیتا ہے عقل اُسوقت یہاں تک کرور ہوتی ہے کہ کس کے کلام یا تعلیم میں دخل دینا اُس کے لیے مصالح ہوتا ہے۔ مگر جون جون ہمُر طریقی جاتی ہی اور جون جون مشابہ اور تجسس ہے زیادہ ہوتا جاتا ہے توں توں یہ خوت پہنچا دہ نوردار ہوئی جاتی ہے۔ یہاں تک کہ سُنِ بُوغت میں پہنچ کر آدمی اس لائن ہو جاتا ہو کہ پہت سے اُس میں وہ اپنی رائے آپ فائی کر لے۔ لگتا ہے بہت سی باتیں جو بچپن میں اُس کے نزدیک بالکل سچ معلوم ہوئی تھیں اب فقط افسانہ معلوم ہوئی ہیں۔ پہلے جب وہ سچتے تھا اپنے تین بالکل بیکس پا آتا اور محض اپنے حافظوں پر بھروسہ کرتا تھا۔ اب دیکھتا ہے کہ وہ خود اپنی زندگی کے حالات بہت کچھ قادر ہے۔ پہلے وہ اگرچہ قوتِ ارادہ رکھتا تھا اگر اپنے خود کچھ خستہ ازدرا کرتا تھا۔ اب دیکھتا ہے کہ وہ اپنے ارادہ کا خود مالک ہے غرض جو شخصیت راں ڈوی۔ جو ایسی اُس میں پہنچے نہ ہی۔ اب وہ اُس میں پیدا ہو گئی ہے۔ پس اس مرتبہ پر جو انسانی زندگی پہنچتی ہے اُس کو ہم اُس کی زندگی کی تیسری منزل قرار دیتے ہیں۔

اُب تک سے بعد ایک اُقر زندگی ہے۔ اُس زندگی کی حالت مذکورہ بالاتین اقسام کی زندگیوں سے کہیں علیحدہ اور کہیں بڑھکر ہے۔ جو لوگ اس زندگی میں اپنے ہوتے ہیں۔ اُنکی رہنمی چال ڈھال ایک ایسی صورت اختیار کرتی ہے کہ جس میں یہ صفات مژاہی صفات - رحم - ہمدردی - محبت - انکسار - صداقت وغیرہ کے اخلاق کے ضمن میں شامل کی جاتی ہیں۔ انسان پر غلبہ حاصل کرتی ہیں۔ سُخُن تو ان گلی صفات کا حاصل قواد دینی کے لیے کہ انسان کی روح میں ہوتا ہے مگر اُس کا نشوونما پا ان اور ترقی کرنا تعلیم اور تربیت پر سوق ہے۔ جب مناسب تربیت اور تعلیم ملتی ہے تو ان صفات کا سچ بھی چھوٹ کر انکر سکا جاتا ہے۔ اور دہیرے دہیرے ترقی کر کے پہلوں پہلی لاتا ہے۔ اکثر اوقات انسان کی خلائقی تربیت یہاں پوری نہیں ہوتی۔ مُہُذب سے مُہُذب قومنیں بھی اب تک ایسا زمانہ نہیں آیا ہے جہاں کہ اس اخلاقی تعلیم اور تربیت کے عمدہ اور کامل وسائل موجود ہوں۔ پنجمہ مآیسا ہوتا ہے کہ جنکو خوش نصیبی سے اچھی تربیت اور تعلیم ہی ملتی ہے اُنہیں بھی مذکورہ بالا کلی صفات مترقبی نہیں ہوتی ہیں کسی میں محبت اور رحم ہے مگر صداقت نہیں ہے کسی میں صداقت ہے مگر ہمدردی اور محبت نہیں ہے۔ کسی میں رحم نہے مگر انصاف نہیں ہے۔ مگر ایسے لوگ کم اور بہت بھی کم ہوتے ہیں جو کلی صفات اور قریباً کلی کے ساتھ ممتاز پائے جاتے ہوں۔ پیر صدوق جس فہرجمیں یہ زندگی کسی انسان میں موجود ہوتی ہے اُسی بجهہ اُنہیں زندگی کے فریاد جو بتاؤ اپنے ساتھ اور غیر وون کے ساتھ خستیا کرتا ہے اُس میں اس زندگی کی ایک مخصوص حالت اور مخصوص کیفیت محسوس کرتا ہے۔ اس زندگی میں ایک ہی اندر ولی حس (رسیں) پیدا ہو جاتی ہے کہ انسان حرف اُنہیں افعال میں حرث محسوس کرتا ہے۔ جو شکی سے و لمبٹہ ہیں اور برخلاف تملک رہمیں بالکل چیزیں پاتا ہو جی ایسی زندگی ہے کہ جو انسان کو سچی روحانی را پسی۔ رہی۔ چوہاں ہے زندگی کے لیے تیار

اور اسی کو ہم انسانی زندگی کی چوتھی منزل سے نامزد کرتے ہیں۔

چوتھی منزل کے سوا ایک اور منزل ہے جسکو ہم روحانی زندگی سے موسوم کرتے ہیں۔ جب تک کوئی شخص چوتھی منزل میں قدم نہ کسے اور اس کی صفات سے اپنے تین اہم اسٹاک کے مقصہ ادا نہ کرے تب تک وہ روحانی زندگی کے حاصل کرنے کے قابل نہیں ہو سکتا۔ یہ وہ زندگی ہے جس میں انسان کی دوسری حالت آنکھ کھل جاتی ہے جس کو پیشو اش سے تعبیر کرتے ہیں تو پیشو اش کی ایک ایسی قوت ہے کہ جو شخص بخیر کی ایک کریمی کے پر ناتا اور آنایعنی خدا اور روح کے اس پوشیدہ رشتہ کو جوڑتی ہے کہ جس کی ترقی سے روح خدا کا توصل حاصل کر کے دیدار الہم کی حقیقت کا فہمہ پاتی ہے اور اس لورانوں کے لئے اپنے تین مسٹر کریمی ہے جسکی ہاتھ سے متغیر ہو کر پاکیزگی میں روز افراد نو ترقی کرتی ہے اور راحت حقیقی کے سرو سے سرو ہوتی ہے۔ دینی حسد افتوں کا دروازہ جس پر آئتا جاتا ہے اور تاہم خواہشات حیوانی اور دینوی میگی چوپتی جاتی ہیں۔ دینی کی بے ثباتی ظاہر ہوتی جاتی ہے۔ اور ایک خدا ہی تمام ہمیں کی ہمید اور تام آر درون کی آرزو بُنگاتا ہے۔ اُسی کی قربت اور عسکی کی محبت کا شوق جوش بارتا ہے اور صرف اُسی کی مرغی کے ڈھونڈنے اور پُورا کرنے اور اُسی کی بُرگی قائم کرنے اور انسی کی بادشاہت کے بڑی نے میں علیم برکریزا اس زندگی کا مقصدا در ہمولا جنگا ہے۔ دُکھ کیوں قلت دُیسی جائے حفاظت دُھر کی کیوں بُھی چشم کے راحت بخاتا ہے۔ اس درجہ پر جب انسان کی زندگی پُرچمیت ہے تو اسے ہم اس کی پا سخوں میں مشرب فراہد ہیتے ہیں۔

اس کے علاوہ اُتر بے شمار منزلیں ہیں اور بے شمار اُنکی صفاتیں اور بے شمار اُن کی کیفیتیں ہیں۔ مگر وہ محل اس دُنیا میں رہ جیں کہ ہم اُنلی اُنلی ایک ترقیت اور مسٹر زندگی

شروع کرنے تھے) حاصل نہیں ہوتیں۔ خدا کے قانون کے موافق اس دُنیا سو علیحدہ  
ہوتے کے بعد یعنی جسم سے روح کی صفات کے بعد درجہ بدرجہ حاصل ہوتی ہیں  
اور اب ادا باد تک جاری رہتی ہیں۔ تتوت فقط جسم کو ہے۔ زندگی روح کے لیے ہے،  
تھوڑے اور بہت ہی تھوڑے لوگ ایسے ہوتے ہیں جو اس دُنیا میں مکورہ بالا  
پاچ منزلیں بھی طے کر لیتے ہیں۔ ورنہ کچھ چہاری زندگی ہیں اور بہت سے قیسری زندگی<sup>ہیں</sup>  
ہیں اور نیادہ تر دُسری اور بیلی ہی زندگی ہیں اس دُنیا کو چھوڑ جاتے ہیں۔ مبارک  
ہیں وہ جو انسانی زندگی کی احیات کو سمجھتے ہیں اور اُس کی قدر کرتے ہیں اور اُسے  
چیکی کو شش اور ثابت قدیمی سے حاصل کرتے ہیں فقط



# اشتہار

رسالہ دہرم جیون جو ماہوار نکلتا ہے ..... قیمت ۶ روپالار

فہرستی دیوبند ناٹھہ ٹھاکر کے براہمہ دہرم کے بہنگانی بیا کھیا نون کا ہندی ہیں  
ترجمہ کتاب کے لیے جو قریباً تین سو صفحہ کے ہوگی ..... عصر

براہمہ دہرم سنگھٹا ہندی بہاشام میں جس میں براہمہ دہرم کے سارے متون کا  
بیان ہے اور ہونے موقع پر کثرت سے شاہزادوں کے حوالوں کی دیئے گئے ہیں۔ ملکتی اور فہرست  
کے خواستگاروں کے لیے ایک نایاب نسخہ رعنقریب (چیلگی)